
Studia Theologica 
Transsylvaniensia
28 (2025)
 



A Studia Theologica Transsylvaniensia (StThTr) nyílt hozzáférésű, szakmailag lektorált teológiai 
folyóirat, amely a L’Harmattan Könyvkiadó gondozásában, a Babeș–Bolyai Tudományegyetem Római 
Katolikus Pasztorális Teológiai Intézete és a Gyulafehérvári Papnevelő Intézet megbízásából, éves 
periodicitással kerül kiadásra. A folyóirat elsősorban a katolikus teológiai hagyományokra épülő bibliai, 
történeti, szisztematikus és gyakorlati teológiai kutatások számára biztosít megjelenési fórumot. Kiemelt 
célja azonban az interdiszciplináris párbeszéd előmozdítása, ezért rendszeresen közöl tanulmányokat 
a teológiával határos tudományterületekről is, elősegítve a tudományágak közötti egyre szorosabb és 
gyümölcsözőbb együttműködést.
Az elbírálásra szánt kéziratokat a folyóirat weboldalán keresztül lehet beküldeni az alábbi linken: 
https://stthtr.com/home/about/submissions.

Studia Theologica Transsylvaniensia (StThTr) is an open-access, peer-reviewed theological journal 
published annually by L’Harmattan Publishing House on behalf of the Institute of Roman Catholic Pas-
toral Theology at Babeș–Bolyai University and the Theological Seminary of Alba Iulia. Grounded in the 
Catholic theological tradition, the journal serves as a platform for research in biblical, historical, system-
atic, and pastoral theology. Dedicated to fostering interdisciplinary dialogue, it also regularly features 
contributions from related fields, promoting meaningful collaboration and strengthening connections 
across academic disciplines.
Manuscripts for review should be submitted via the journal’s website at the following link: 
https://stthtr.com/home/about/submissions.

© A kötetben publikáló szerzők / The contributing authors, 2025
Ez a mű a Creative Commons Nevezd meg! 4.0 Nemzetközi Licenc 
feltételei szerint használható fel. /This work is licensed under 
a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

ISSN 1582-0661 (Nyomtatott/Print)
ISSN 3057-9139 (Online)

Online hozzáférés / Online Access: https://stthtr.com
Kapcsolat / Contact: office@stthtr.com
Megjelenik a L’Harmattan Kiadó gondozásában 
A nyomdai előkészítést Csernák Krisztina (L’Harmattan Kiadó),  
a nyomdai munkákat a Prime Rate Zrt. végezte

L’Harmattan Kiadó
A kiadásért felel: Gyenes Ádám
Levélcím: 1053 Budapest, Kossuth L. u. 14–16.
Tel.: (36) 70 554 3177
harmattan.hu

A folyóirat a Magyar Kormány és a Bethlen Gábor Alap támogatásával készült.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en


TARTALOM

KELET ÉS NYUGAT SPIRITUÁLIS ARCA: EGY ELEMZÉS  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  5
Claudio Card. Gugerotti 

VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 13
Török Csaba

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA.
KOCKÁZATOK ÉS KIHÍVÁSOK A MODERN GONDOLKODÁSBAN  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   27

Szilveszter László Szilárd

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   47
Onika Orsolya & Tódor Imre 

A TÖMJÉN HASZNÁLATA A RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 73
Kovács Szilvia

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ  
BAPTISTA LAP INDULÁSÁNAK KÖRÜLMÉNYEIHEZ. A LAP JELENTŐSÉGE  
A BAPTISTA EGYHÁZTÖRTÉNELEMBEN  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                90

Balog László

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE. NEVELÉSI ELVEIK ÉS HATÁSUK  
A NEVELÉSTÖRTÉNETRE (16–18. SZÁZAD)   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 110

Szabó Csaba

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY 
ELŐADÁSAI ALAPJÁN  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 125

Koppándi Botond Péter

Hal’ ko József: A CSEHSZLOVÁK SZAKADÁR KATOLIKUS AKCIÓ.  
KOMMUNISTA KÍSÉRLET A KATOLIKUS EGYHÁZ NEMZETI EGYHÁZZÁ  
FORMÁLÁSÁRA CSEHSZLOVÁKIÁBAN   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 138

Balog László



SZERKESZTŐSÉG / EDITORIAL TEAM

FŐSZERKESZTŐ / EDITOR-IN-CHIEF
Diósi Dávid (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)

TÁRSSZERKESZTŐ / ASSOCIATE EDITOR

Bodor Attila (Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart; Eötvös Loránd Tudományegyetem, 
Budapest) 

ALAPÍTÓ SZERKESZTŐK / FOUNDING EDITORS

Kerekes László (Római Katolikus Érsekség, Gyulafehérvár)
Marton József (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)

SZERKESZTŐBIZOTTSÁG / EDITORIAL BOARD

András István (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)
Bakó László (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)
Czapkó Mihály (Magyar Katolikus Püspöki Konferencia Titkársága, Budapest)
Holló László (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)
Lukács Imre-Róbert (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)
Oláh Zoltán (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)
Patch Ferenc (Pontificia Università Gregoriana, Róma)
Szabó Xénia (Erdélyi Ferences Gyűjtőlevéltár, Kolozsvár)
Vik János (Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár)

NEMZETKÖZI TANÁCSADÓ TESTÜLET / INTERNATIONAL ADVISORY BOARD

Dobos András (Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, Nyíregyháza) 
Ecsedy Judit (Országos Széchényi Könyvtár, Budapest)
Madas Edit (Magyar Tudományos Akadémia, Budapest)
Martos Levente Balázs (Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Budapest)
Puskás Attila (Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Budapest)
Peter Schallenberg (Theologische Fakultät, Paderborn)
Szalay Mátyás (Hittudományi Főiskola, Pécs)
Tóth Beáta (Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest)
Török Csaba (Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Budapest)
Vizkelety András (Magyar Tudományos Akadémia, Budapest)



5

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.01

KELET ÉS NYUGAT SPIRITUÁLIS ARCA: EGY ELEMZÉS

Claudio Card. Gugerotti 
Keleti Egyházak Dikasztériuma / Dicastery for the Eastern Churches

Róma / Rome (IT)
dco@orientchurch.va

Title: Spiritual East and West: An Analysis

Abstract: This essay examines the long arc of the relations between the Christian East 
and West, tracing how initially permeable cultural and ecclesial boundaries hardened into 
durable divisions. It revisits the mutual estrangement which culminated in the medieval 
schism and the Crusader sack of Constantinople, as well as the Western reception of 
Aristotelian that later fed a simplified contrast between the “Platonic East” and the 
“scholastic West.” The rise of modern Orientalism further objectified the East as a static 
museum-piece, privileging philology and archaeology while marginalizing spiritual and 
theological dimensions. After the collapse of colonial and communist barriers, encounters 
often remained filtered by stereotypes and asymmetries of power. Focusing on Romania  
– orthodox yet sui generis and historically shaped by Roman, Ottoman, Russian, Protestant, 
and Eastern Catholic influences – the study argues that a mature understanding of identity 
and faith requires integrating liturgy, popular feasts, and spiritual writing into the 
universality of knowledge. Without this breath of spirituality, knowledge risks becoming 
a living museum rather than a source of renewal.

Keywords: East–West relations; Orientalism; Byzantine–Latin schism; Crusades; 
Aristotelianism and scholasticism; Romania; Orthodox theology; liturgy and identity.

Az előadás olasz nyelven hangzott el 2025. szeptember 5-én, Kolozsvárott, ahol a Babeș 
–Bolyai Tudományegyetem a Görögkatolikus Teológia Kar előterjesztésére díszdoktori 
(doctor honoris causa) címet adományozott Claudio Gugerotti bíborosnak, a Keleti Egyházak 
Dikasztériuma prefektusának.

Olaszból fordította: Bakó László

BEVEZETÉS

Nagy megtiszteltetés számomra, hogy a tekintélyes kolozsvári Babeș–Bolyai Tu-
dományegyetem díszdoktori címet adományozott nekem. Ez az intézmény tudo-
mányos szempontból rendkívül jelentős, ugyanakkor vallási összetevői miatt is 
egészen szokatlan és bizonyos értelemben gondviselésszerű: különböző vallási 
hagyományok találkoznak benne, és egyetértésben működnek együtt. Célja, hogy 
a tudományt olyan közeggé tegye, amely a találkozás, a képzés és a nevelés tere 
egy jobb világ építése érdekében. E jeles alkalomra szeretném mélyebben 



Claudio Card. Gugerotti 

6

átgondolni néhány korábbi reflexiómat, amelyek Kelet és Nyugat felfogására vo-
natkoztak: arra, miként formálódtak az idők során, és milyen új jelentést kaptak 
a közelmúltban – részben a jelenlegi történelmi kontextus következtében. 

Most csak a legfontosabb gondolatok vázlatát szeretném felvillantani, hiszen maga 
az ünnepség olyan felemelő és gazdagító, hogy nem illene túllépnem annak kereteit.

AZ ÓKORBAN

A kereszténység lényegében egyetlen, földrajzilag jól körülhatárolható valóságból 
sarjadt ki, amely azonban kulturális áramlatokban és etnikailag is különböző 
irányzatokban fejlődött: egyrészt a sémi világhoz szorosabban kötődő vonulatok-
ban, másrészt a görög–római örökséghez erősebben kapcsolódó irányokban, vala-
mint számos olyan kereszténységben, amelyek valójában soha nem azonosultak 
teljesen sem az előbbivel, sem az utóbbival.1 Példaként említhetjük az etiópokat, 
a koptokat, az örményeket, a szíreket, az asszírokat, s egészen Dél-India földjéig 
és Kínáig terjedően más közösségeket.

Idővel aztán a történetírás figyelme – legalábbis az általánosan ismert törté-
netírás, hiszen léteznek más keresztény történeti hagyományok is, amelyeket azon-
ban ezekben a köztes keresztény közösségekben alig vizsgáltak – rögzítette a Nyu-
gat és a Kelet közötti kölcsönös eltávolodást.2 Sőt, két keresztény birodalom is 
létrejött. A keleti keresztény birodalom szemében már önmagában eretnekségnek 
számított egy római politikai alakulat, mert ellentétbe került, illetve párhuzamba 
állította magát a Boszporusz városával, amelyet az égi Jeruzsálem előképének és 
visszatükröződésének tartottak, s amelyben a lelkek üdvösségéért a papság, a 
keresztény civilizáció irányításáért pedig a császár volt felelős.

Ez a jelenség a történelem folyamán tovább terjedt: ahogy Bizánc fokozatosan 
veszített jelentőségéből, előtérbe került a Rusz birodalma és a „harmadik Róma” 
eszméje. Úgy tartották – és ma is így hiszik azokon a vidékeken –, hogy „negyedik 
Róma nem lesz”, mert az már az idők végezetéhez kötődik.

A Nyugat ezzel szemben a római világ összeomlásával – a történelem egyik 
legnagyobb hatású és legdrámaibb pszichológiai megrázkódtatásával szembesült. 
Ekkor emelkedtek fel az úgynevezett „barbárok”, akik bonyolult események nyo-
mán kapcsolatba kerültek a római örökséggel, és végül annak folytatóinak tekin-
tették magukat. Ebben fontos szerepet játszottak a bencés kolostorok írótermei 
(scriptoria), valamint azok a szabályok, amelyek révén az antik irodalmi anyag má-
solása és továbbörökítése történt – s amelyek nélkül ezek a szövegek elvesztek volna.

1	 Frend 1984, 92–150; Brock 2007, 477–508; Neill 1984.
2	 Runciman 1955, 3-25; Erickson 1991.



KELET ÉS NYUGAT SPIRITUÁLIS ARCA: EGY ELEMZÉS

7

Az első formális szakadás tényét hagyományosan 1054-hez kötik Kelet és Nyu-
gat között. Valójában azonban nem a Hagia Sophia oltárára helyezett kiközösítés 
hozta el a döntő fordulatot a bizánci kereszténység történetében, hanem sokkal 
inkább az a lassú kulturális eltávolodás, amely a Nyugatot – Róma közvetlen örö-
kösét – és a Keletet – Bizánc folytonosságát – egymással szembeállította.

A különbségek eleinte olyannyira jelentéktelenek voltak, hogy egy keleti püs-
pök akár nyugati püspöki széket is elfoglalhatott anélkül, hogy komolyabb litur-
gikus összeütközésre került volna sor. Idővel azonban a szokások, a lelki érzület 
és a kereszténységhez való tartozás tudata közötti eltérések mindinkább nyilván-
valóvá váltak. Így jött létre az a törés, amely a századok során is fennmaradt: a va-
lódi szakadás, egy scisma in rebus (a gyakorlatban megvalósuló szakadás) inkább, 
mintsem egy scisma in principiis (elvekben bekövetkező szakadás).

Konstantinápoly keresztesek általi elfoglalása a keleti keresztények szemében 
ennek az „árulásnak” az eltörölhetetlen jelképévé vált.3 Bár történeti gyökerei 
összetettek, mégis mély megrázkódtatást okozott annak gondolata, hogy egy 
mozgalom, amely eredetileg a szent helyek muszlim uralom alóli felszabadítását 
célozta – és amely valójában a Kelet és Nyugat közötti szakadás fő okává vált –, 
végül éppen a keresztény Kelet fővárosát gyengítette meg, és ezzel megnyitotta az 
utat az iszlám hódítás előtt.

Ehhez a jelenségkörhöz tartoznak a keresztes államok, valamint az a szokás is, 
hogy a keleti klérust nyugati főpapokkal váltották fel a keleti világban – egészen 
addig, amíg az iszlám ismét véget nem vetett e gyakorlat terjedésének.

Időközben Nyugaton erőteljesen érvényesült az arisztotelészi hatás, amely isz-
lám tudósok fordításain keresztül jutott el, s ily módon lényegében keletről szárma-
zott. Ekkor született meg az a leegyszerűsítő felfogás, mely szerint ettől fogva a Kelet 
megőrizte platonikus és neoplatonikus alaprétegét, míg a Nyugat a skolasztika4 
útját követte egy nagyon sémás és szigorú beállítottsággal, amely később a nyugati 
tudományos világ hatalmas kibontakozásának alapjául szolgált. Valójában a spiri-
tuális és teológiai átfedések hosszú ideig fennmaradtak, még akkor is, amikor el-
méletileg már kimondták a szigorú elhatárolódást. Éppen ezért minden leegysze-
rűsítés vagy szembeállítás könnyen mesterségesnek és ideologikusnak tűnhet.

AZ ORIENTALIZMUS ÉS EGYHÁZI KÖVETKEZMÉNYEI

Ez az egész valóság a későbbi időkben mintha elhomályosult volna, hogy átadja 
helyét egy új érzékenységnek, amelyet orientalizmusnak nevezünk, s amely alap
vetően a nyugati gyarmatosítás kezdetéhez kapcsolódik.5 Magáról a nyugati 
3	 Riley-Smith 2005, 214–240.
4	 Chenu 1957; Gilson 1999; Meyendorff 1974.
5	 Said 1979, 1–28; Lewis 1982; Irwin 2006.



Claudio Card. Gugerotti 

8

gyarmatosításról nem szükséges szólni, hiszen közismert; de az orientalizmusnak 
erről az aspektusáról, amely egy úgynevezett új tudományt alapozott meg, érde-
mes kiemelni, hogy neves tudósokat – kezdetben főként franciákat – vezetett arra, 
hogy tanulmányozzák a Kelet ókori civilizációinak emlékeit: műemlékeket, fel-
iratokat, régészeti dokumentumokat és minden egyebet abból a célból, hogy re-
konstruálják azt a misztikus és legendás világot, amely a kortárs európai szemé-
ben sajátjához képest ijesztően idegennek, ugyanakkor rendkívül vonzónak tűnt.

Az orientalizmus kialakulásával a Keletről alkotott leírás egy letűnt, immár 
kihalt vagy önmaga árnyékává zsugorodott múlt képét rajzolta meg: mozdulatlan, 
változatlan világként, amely a „precíziós tudomány” tárgyává vált.6 Ily módon egy 
új episztemológiai és tudományos megközelítés jött létre, amely felváltotta a ko-
rábbi korszakokra jellemző hadseregek és népek találkozását, illetve összeütközé-
sét egy olyan valóságban, amely előbb viszonylag homogénnek mutatkozott, majd 
teljesen kibékíthetetlenné vált.

A tudományos jellegű orientalista megközelítés oda vezetett, hogy a Kelet 
filozófiai és spirituális öröksége háttérbe szorult. Az alkalmazott szemlélet ugyan-
is hajlott arra, hogy a tudományt az agnoszticizmushoz, sőt olykor a nyílt laiciz-
mushoz kapcsolja.

Ennek következtében hatalmas lendületet kaptak a történetírói, építészeti, 
művészettörténeti és filológiai tanulmányok, míg e népek benső világába, vagyis 
spirituális dimenzióiba való mélyebb betekintés kísérlete sokkal kevésbé tűnt ér-
dekesnek azok számára, akik mindezt tudományos igénnyel végezték.

A másik oldalon a Kelet – amely a kortárs történelmi események következtében 
befelé fordult, és amelyet az iszlám, illetve a nyugati katonai hatalom uralma alatt 
állt – bezárkózott saját határai közé. Bár megőrizte életképességét, mégis teljesen 
elkülönült attól, ami valóságos kölcsönhatás vagy kölcsönös átjárás lehetett volna.

A keleti felfogásban így alakult ki az a meggyőződés, hogy az egész Kelet rend-
szerszerű erőszaknak volt kitéve. Ebből fakadt az „újjászületés” igénye, amely sok-
szor a bosszúval azonosult. Figyelemre méltó, hogy mindmáig kevés tudományos 
kezdeményezés született Keletről: ritkák a teológiai, liturgikus vagy patrisztikus 
kutatások, amelyek onnan indultak, miközben az orientalista tudományterületen 
számos kiváló nyugati tudósunk van.

Röviden és némileg leegyszerűsítve tehát eljutunk egy olyan korszakhoz, ami-
kor az orientalizmus által szolgáltatott elemeket elkezdték feldolgozni és széles 
körben terjeszteni. Ez akkor történt, amikor a Nyugat bizonyos elégedetlenséget 
kezdett érezni saját múltjával, illetve a spiritualitás megélésének módjával kapcso-
latban. Ez vezette arra, hogy a Kelethez forduljon, és abban keresse azt, amit elve-
szített: egyszerre fordulva a nem keresztény vallások – a buddhizmus, a sintóiz-
mus, a hinduizmus –, valamint a keleti kereszténység felé, abban remélve, hogy 

6	 Todorova 1997, 45–67.



KELET ÉS NYUGAT SPIRITUÁLIS ARCA: EGY ELEMZÉS

9

új – vagy inkább régi, de részben elhalványult – célokat mutat számára. Ezek az 
értékek éppen a scientizmus, a racionalizmus és a gazdasági szempontok domi-
nanciája miatt szorultak háttérbe a Nyugaton. 

Sokkal inkább lenyűgöző az az eredmény, amely a „primitivitásból” és a szen-
vedélyből épült fel, s amelyet a 19. században és a 20. század elején egy egész iro-
dalmi, operai és festészeti kultúra alakított ki orientális „sztereotípiaként”. Így 
születtek a fiatalok nagy utazásai az indiai világba, Indokínába és azon túl, vala-
mint a kíváncsiság, hogy felfedezzenek kulturálisan távoli ortodox kolostorokat 
mint olyan helyeket, ahol „az ember lelke újjászülethet”. Ebben a korszakban azon-
ban még mindig hiányzott a közvetlen kapcsolat: népről népre, emberről emberre, 
hitről hitre, vallásgyakorlattól vallásgyakorlatig. A cél inkább az maradt, hogy a 
nyugati ember tanuljon valamit, amit hazavihet, hogy gazdagítsa saját örökségét.

Az egyházi világban a latin rítus – amelybe Trident után, az ambroziánus ki-
vételével, beolvadtak a többi római rítusok – nem pusztán az önnön belső és mi-
nőségi felsőbbrendűség tudatát hordozta, hanem egyben missziós szándékot is: 
azt, hogy a többi keresztényt egy biztonságosabbnak, világosabbnak és jobban 
meghatározottnak tekintett dimenzió felé vezesse, amely így hatékonyabb eszköz-
nek bizonyulhat az Isten megismerésének nehéz útján.

Reakcióként, az orientális vonatkozások újjáéledése nyomán elérkezünk ahhoz 
az időszakhoz, amikor nyugati kolostorok, rendházak és plébániák is megtelnek 
ikonokkal, illatos tömjénnel és a keleti világból származó dallamokkal.

A legfontosabb elem azonban, amelyet ezzel kapcsolatban figyelembe kell venni, 
az, hogy itt még mindig nem a valódi Kelettel történik a találkozás, hanem egy 
olyan Keletet rajzolnak meg, amely a nyugati igényekhez igazodik, és amely vala-
miképpen kiegészítheti mindazt, amit a nyugati ember korábban elhanyagolt, 
vagy akár teljesen figyelmen kívül hagyott. Ez egy olyan Kelet, amelyet a Nyugat 
maga idéz meg, és amellyel azonosulni szeretne.

Ezért történhetett, hogy amikor a körülmények végül lehetővé tették a Kelet 
és Nyugat közötti hitelesebb közeledést – például bizonyos gyarmati jellegű aka-
dályok lebomlása után, illetve a kommunista világ európai összeomlásával –, 
valódi találkozás jött létre a hívők között. Kezdetben még gyanakvással, majd 
egyre szabadabban és természetesebben,7 részben a kereskedelem és hasonló 
tevékenységek révén. Ezúttal nem vallási tanok, hanem vallásos férfiak és nők, 
konkrét személyek találkoztak egymással. Az idők során kialakult elszigetelődé-
sek, kölcsönös idegenkedések, a gazdasági fejlődés különbségei és az eltérő kultu-
rális-ideológiai beállítódások azonban feszültséget és csalódást szültek. Úgy tűnt, 
mintha az orientalista tudomány sokkal érdekesebbnek hatna, mint a Kelet való-
di megismerése vagy a hívők közvetlen találkozása.

7	 Clément 1969; Papanikolaou és Demacopoulos 2013.



Claudio Card. Gugerotti 

10

És éppen itt válik nyilvánvalóvá ennek a megközelítésnek a fiktív, vagy leg-
alábbis részleges jellege, amely pusztán elméleti vagy esztétikai síkon mozog. 
A Nyugat természetesen semmiképpen sem akar lemondani arról, hogy ismét 
mesterként lépjen fel a Kelettel szemben, amelyet ekkor már szinte kizárólag föld-
rajzi értelemben határoz meg. Ezt pedig olyan eszközök kidolgozásával teszi, mint 
a demokrácia, az emberi jogok és hasonlók, amelyeknek büszke védelmezőjeként 
mutatkozik – anélkül, hogy tudatosítaná, hogy a múltban nem gyakorolta követ-
kezetesen ezeket, vagy hogy gyakran ugyanolyan totalitárius rendszerekkel takar-
ta el őket, mint amilyenek Keleten léteztek.

E rövid áttekintés végén egy olyan Nyugattal találkozunk, amely kifáradt és 
eszmei tartalmától megfosztott, mégis meg van győződve arról, hogy egy lépcső-
fokkal magasabban áll minden más civilizációnál. Vele szemben egy olyan Keletet 
látunk, amely igyekszik előrehaladni a fejlődés útján, ám ez a haladás rendre szer-
tefoszlani látszik, s helyette újra és újra elementáris erővel törnek felszínre a 
barbárság jelei.

A kereszténységet mélyen megérintette e kategóriák alakulása: a gazdagságot 
ígérő találkozás eufórikus pillanatát új rivalizálások és támadások váltották fel. 
Ezek azonban immár nem csak a Kelet és Nyugat szembenállásában jelentek meg, 
hanem olyan abszolút domináns hatalmak között, amelyek lehettek keletiek vagy 
nyugatiak – különbség nélkül. Mindazonáltal megmaradt az ősi szemlélet örök-
sége: a Nyugat fejletlennek látta a Keletet, míg a Kelet romlottnak kezdte tekinte-
ni a Nyugatot – olyan világnak, amely értékektől üres, erkölcstelen, és képtelen 
az egészséges humanizmus érzékelésére. Ez a két kép valójában mindkét fél által 
a „népszerű retorika színpadára” alkotott maszk, puszta fikció. Hiszen a fejletlen-
ség és a romlottság egyaránt jelen van mindkét oldalon, földrajzi és vallási érte-
lemben is; a különbség csupán annyi, hogy Nyugaton nyíltan kimondják, míg Ke-
leten inkább igyekeznek elrejteni.

ROMÁNIA

Miért ez a bevezetés, miért ezek a reflexiók? Mert ma Romániában vagyok – egy 
olyan földön, amely alaposabb szemléléskor könnyen kibújik az „orientális” kate-
góriák alól. Mindez annak ellenére igaz, hogy a lakosság túlnyomó többsége orto-
dox vallású, vagyis keleti keresztény.8 Ez azonban egy nagyon sajátos, román or-
todoxia.

Románia mellett Európa más vidékei sem szorultak soha sztereotip identitás 
keretei közé. Inkább folyamatos ösztönzést kaptak, sőt gyakran üldöztetést is el-
szenvedtek, állandó érintkezésben más valóságokkal. Ha bizonyos szempontból 

8	 Hitchins 2014, 1–45.



KELET ÉS NYUGAT SPIRITUÁLIS ARCA: EGY ELEMZÉS

11

rokonszenves módon integrálódtak is a római világhoz – olyannyira, hogy a ro-
manitás bukását követően egy új név és nyelv született, a „román földeké” –, ugyan-
akkor kapcsolatba kerültek olyan, markánsan keleti hatalmakkal is, mint a mon-
golok, az oszmánok vagy az oroszok, amelyek mélyen nyomot hagytak történel-
mükön és formálták azt. Másfelől pedig a protestantizmus hatása és a Rómával 
egységben lévő görögkatolikus egyház jelentős szerepe szintén sajátos igényeket 
hozott felszínre.

Egy bizonyos időszakban kialakult egyfajta központosított rendszer, amely 
előbb a szélsőjobboldali ideológia felkarolásához vezetett, majd Ceaușescu hata-
lomra kerülésével a kommunista rendszer kiterjesztéséhez. E szempontból Romá-
nia a kulturális és ideológiai áramlatok és konfliktusok valóban rendkívüli gaz-
dagságát mutatja – sokszor fájdalmasan meghasonlott módon, de amely, ha 
megfelelően értelmezik, a sebek begyógyulásával egy különleges identitás forrását 
alkothatja.

A  liturgia és a patrisztika kétségtelenül olyan elemek, amelyek a román 
keresztény világot a keleti hagyományhoz kapcsolják. Ugyanakkor a kulturális 
vitalitást mutató átmenetek folyamatosak: gondoljunk csak a román cirill írásról 
a latin ábécére való áttérésre, vagy a liturgikus nyelv változó használatára.9 Romá-
niában ma egy valódi, modern ortodox teológia újjászületésének lehetünk tanúi, 
ami másutt legfeljebb Görögországban és néhány kisebb régióban figyelhető meg. 
E leírás azonban elsősorban arra kíván rámutatni, hogy az identitás teljes megér-
téséhez mennyire döntő fontosságú elkerülni az orientalizmus hibáját: nem sza-
bad ugyanazt a „pontos/tudományos” megközelítést alkalmazni a Keletre, vagy 
arra, amit Keletnek nevezünk, ha közben figyelmen kívül hagyjuk az ember tá-
gabb kontextusát. Enélkül ugyanis csupán egy fosszilis maradványt kapunk.

A hit fejlődése és az identitás megértése szempontjából alapvető, hogy e nép 
liturgiája, népi ünnepei, valamint a lelki emberek és teológusok írásai teljes mér-
tékben beépüljenek a tudás egyetemes világába. Csak így kerülhető el, hogy mind-
az, ami évszázadokon át meghatározta az emberek benső döntéseit, háttérbe szo-
ruljon a „dolgok” és a „tények” világával szemben, amelyeket mérni és számokkal 
kifejezni lehet.

E földek megismerése a spirituális dimenzió nélkül – amelynek jelentőségét 
más összefüggésekben már igyekeztem hangsúlyozni – lényegében egy múzeum.10 
Ami pedig még rosszabb: egy olyan múzeum, amelyet élő emberek laknak. Ez bi-
zonyosan nem az, ami gazdagít bennünket.

9	 Stăniloae 1978-1990; Andreescu 2003, 43–70.
10	 Eliade 1970.



Claudio Card. Gugerotti 

12

IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Andreescu, Alexandru. 2003. The Romanian Orthodox Church and the Communist 
Regime. Religion, State and Society 31: 43–70. 

Chenu, Marie-Dominique. 1957. La théologie au douzième siècle. Paris: Vrin. 
Clément, Olivier. 1969. Dialogues avec le Patriarche Athénagoras. Paris: Fayard. 
Dvornik, Francis. 1966. Byzantium and the Roman Primacy. New York: Fordham University 

Press. 
Eliade, Mircea. 1970. De Zalmoxis à Gengis-Khan: Études comparatives sur les religions et le 

folklore de la Dacie et de l’Europe Orientale. Paris: Payot. 
Erickson, John H. 1991. The Challenge of Our Past: Studies in Orthodox Canon Law and Church 

History. Crestwood, NY: St Vladimir’s Seminary Press. 
Frend, William Hugh Clifford. 1984. The Rise of Christianity. Philadelphia: Fortress Press. 
Gilson, Étienne. 1999. La filosofia nel Medioevo. Milano: BUR. 
Hitchins, Keith. 2014. A Concise History of Romania. Cambridge: Cambridge University 

Press. 
Irwin, Robert. 2006. Dangerous Knowledge: Orientalism and Its Discontents. New York: 

Overlook. 
Lewis, Bernard. 1982. The Muslim Discovery of Europe. New York: W. W. Norton. 
Meyendorff, John. 1974. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New 

York: Fordham University Press. 
Neill, Stephen. 1984. A History of Christianity in India. Cambridge: Cambridge University 

Press. 
Papanikolaou, Aristotle, and George E. Demacopoulos, szerk. 2013. Orthodox Constructions 

of the West. New York: Fordham University Press. 
Riley-Smith, Jonathan. 2005. The Crusades: A History. London: Continuum. 
Runciman, Steven. 1955. The Eastern Schism. Oxford: Clarendon Press. 
Said, Edward. 1979. Orientalism. New York: Vintage Books. 
Stăniloae, Dumitru. 1978–1990. Teologia Dogmatică Ortodoxă. 3 kötet. București: Editura 

Institutului Biblic. 
Todorova, Maria. 1997. Imagining the Balkans. Oxford: Oxford University Press.



13

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.02

VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG
HOGY MŰVELJÜK A TEOLÓGIÁT VÁLTOZÁSOK IDEJÉN?1

Török Csaba
Esztergomi Hittudományi Főiskola / Theological College of Esztergom (HU)

cstorok@gmx.net

Title:  Crisis and Opportunity: How Should We Practice Theology in Times of Change?

Abstract: This essay argues that contemporary Europe is living through a transitional 
era in which inherited religious and cultural models erode while new configurations emerge. 
Using comparative statistics (e.g., Pew Research), it shows that institutional Christianity 
is declining even as non-institutional forms of belief and non-Christian religions grow 
– especially in Central and Eastern Europe after 1989. Beyond the issues of demographics 
and migration, the author identifies a theological deficit: a fear of reality-based reflection 
and a reliance on simplified narratives. Two instinctive reactions – an inward-looking 
„traditionalism” and an uncritical „progressivism” – are judged inadequate. Drawing on 
Vatican II (Gaudium et spes: „reading the signs of the times”), Pope Francis (“reality is 
greater than ideas”), and Benedict XVI’s call for Entweltlichung, the article proposes a 
method that treats reality as a locus theologicus. Authentic theology must integrate reliable 
data, discernment and dialogue, so that the Church regains prophetic credibility. Seen in 
this way, secularization can become kairos: a purifying invitation to reform, mission, and 
a new embodiment of faith in contemporary culture.

Keywords: secularization; Entweltlichung; aggiornamento; locus theologicus; Central 
and Eastern Europe; Pew Research; theological method; ecclesial reform.

BEVEZETÉS

Az elmúlt évtizedek olyan jelenségeket hoztak magukkal Európában, amelyek 
egyre nyilvánvalóbban mutatták meg: az átmenet korát éljük. A régi társadalmi 
és kulturális modellek helyébe új(abb)ak lépnek, sok változhatatlannak és öröknek 
tartott meggyőződés meginog, esetleg egyenesen a semmibe tűnik. Mindeközben 
gyökeresen változik az egyház helyzete is. Nem ritka, hogy e folyamatok és fejlődési 
ívek sokakban félelmet, szorongást vagy egyenesen harcos ellenállást váltanak ki, 
mások pedig kedvüket veszítik, kiábrándulnak, vagy valamiféle mélységes 
depresszió keríti hatalmába őket.

1	 Jelen szöveg első vázlata szóbeli előadásként hangzott el 2024. október 17-én a Spliti Egyetem 
Hittudományi Karának konferenciáján.



14

Török Csaba

A következő oldalakon törekedni fogok szubjektív meglátásaim, megérzéseim 
és mérlegeléseim határok közé szorítására (bár lehetetlen lenne teljességgel kiik-
tatni ezeket), ezért statisztikai adatokból indulok ki. Tisztában vagyok azzal, 
hogy ezek értékelése és értelmezése már eleve szubjektív folyamat. Mégis úgy 
vélem, olyan fontos belátásokra juthatunk, amelyek segíthetnek abban, hogy fel-
vessük a téma szempontjából releváns kérdéseket: Mi az oka annak, hogy az 
egyház, illetve a teológia ódzkodik a szociológiai adatok, a külvilágból érkező 
információelemek befogadásától, a valósággal való őszinte szembenézéstől? Mi 
módon tudnánk hiteles reflexiót nyújtani a realitásról, abban a reményben, hogy 
a változások nem csak veszedelmekkel terhesek, de lehetőségeket is tartogatnak 
számunkra?

1. VALÓSÁGUNK – SZÁMOKBAN

Az ezredforduló Nagy Jubileuma után eltelt húsz év (2000–2020) adatait elemez-
ve azt látjuk, hogy a vallásos személyek száma évente 0,14%-kal nőtt Európában, 
miközben a keresztény közösségek csupán 0,03%-os éves növekedést tudtak fel-
mutatni. Mindezt úgy, hogy a katolikus és protestáns egyházak, egyházi közös-
ségek tagjainak száma konstans 0,10%-os és 0,27%-os éves fogyatkozást mutatott. 
Az is figyelemre méltó, hogy az ateisták száma eközben évente 0,67%-kal csökkent, 
az agnosztikusoké pedig csupán 0,05%-kal nőtt. A leghatározottabb növekedést a 
muszlimok (1,43%), a felekezeti hovatartozásukban bizonytalan keresztények 
(1,90%) és a felekezeten kívüli keresztények (1,14%) körében lehetett kimutatni.2 
Röviden és tömören: nem ateista fordulat korát éljük, sokkal inkább arról van szó, 
hogy az intézményes egyházakhoz kötődő keresztények száma csökken, miközben 
egyre többen érzik úgy, hogy a „maguk módján” Krisztus-követők, vallásosak. 
Emellett a nem keresztény vallások is gyarapodásról adhatnak számot. 

A Pew Research Center alapjában véve hasonló adatokat vonultat fel. A kuta-
tóintézet azonban prognosztizál is: a 2010–2050 közötti időszakra vonatkozó előre
jelzésük szerint évente 0,50%-kal fog csökkenni a keresztények száma (ez negyven 
év alatt 17,90%-os teljes fogyatkozást eredményez majd). Hasonló a zsidóság évi 
0,40%-os létszámcsökkenése. Más vallásos csoportok (ideértve a felekezethez nem 
köthető keresztény gyülekezeteket is) ellenben szolid növekedéssel számolhatnak. 
A számok látszólag kis értékűek, mindazonáltal rámutatnak, hogy valóban je-
lentős változások előtt állunk a 2050-ig tartó periódusban: a keresztények Euró-
pában  2010-ben mért 74,5%-os részaránya 65,2%-ra fog mérséklődni, a muszlimo-
ké pedig 5,9%-ról 10,2%-ra emelkedik majd. A nem intézményes vallási csoportok 
részaránya is megnő, 18,8%-ról 23,3%-ra. Az átrendeződés okai között első helyen 

2	 Az adatok forrása: Johnson–Grim 2020. Idézi: Zurlo 2021, 793–798



15

VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

áll a demográfia: a fertilitási ráta a muzulmánoknál 2,1, a keresztények körében 
csak 1,6. Az elöregedés, a fiatalok csökkenő létszáma mellett létezik a vallásos 
áttérés jelensége is (a legerőteljesebb tendencia a történetileg jelenlévő keresztény 
felekezetek elhagyása), valamint számba kell vennünk a bevándorlás hatásait 
is. E prognózis 2015-ös adatfelmérésen3 nyugszik, és bár tekintettel kell lennünk 
a dinamikák hullámzására, mégis úgy gondolhatjuk, hogy a felvázolt jövőkép 
megalapozott és realista.

A Pew Research Center 2018-as, Nyugat-Európára vonatkozó felmérése még 
összetettebb képet mutat. A szekularizáció mellett kimutatható egy másfajta je-
lenség is: a vallásgyakorlók immár tagadhatatlanul kisebbséget képeznek a vallást 
nem gyakorló, de magukat keresztényként meghatározó személyek többségével 
szemben (e két csoport arányát jelenleg 1:4-re tehetjük). Mi állhat ennek a hátte-
rében? A legfontosabb tényező az, hogy a magukat kereszténynek vallók többsége 
hisz Istenben, ám nem a Szentírás által leírt módon képzeli el őt, személyes érzel-
mi- és képzeletvilága jelentősen eltér a bibliai és az egyházi-felekezeti hagyomá-
nyoktól (a templomba járók 64%-a fogadja el a Szentírás istenképét, a nem vallás-
gyakorlók körében ez az arány csupán 24%). A bevándorlás, illetve a belső migráció 
szintén változásokat eredményez – a vallásgyakorló keresztények ennek okán job-
ban hajlanak a nacionalizmusra (amely várakozásaik szerint feltartóztathatja a 
hagyományos keretek feloldódását), és gyakrabban mutatnak idegenellenes atti-
tűdöt. Azt is tekintetbe kell vennünk, hogy az iskolázottság, valamint a politikai 
ideológiák és a személyes preferenciák erőteljesebb befolyással bírnak, mint az 
egyházi vallásgyakorlat és annak eszményei. Azt sem hagyhatjuk figyelmen kívül, 
hogy a keresztények között jelentős szakadék mutatkozik morális (családkép, ho-
moszexuális kapcsolatok, fogamzásgátlás és abortusz, eutanázia stb.) és társadal-
mi (az egyház és az állam szétválasztásának igénye, a politikumhoz való viszo-
nyulás stb.) kérdésekben. Hosszú távon mindez hozzájárul az intézményes feleke-
zeti egyházakhoz nem tartozó keresztények számának növekedéséhez.4

Közép- és kelet-európai látképünk természetesen eltérő. A kommunizmus 
idején az egyházak élete több szempontból mintegy a „mélyfagyasztás” állapotában 
volt, s az 1989–1990-es rendszerváltozások után látványos kettőség vált 
kitapinthatóvá. Először úgy tűnt, hogy a hagyományos vallásosság megerősödése 
mutatkozik meg, és e tekintetben pozitív változások indulnak el. Ám igen gyorsan 
megjelentek – az intézményes és történelmi közösségek szempontjából – negatív 
dinamikák, amelyek világossá tették: a vélelmezett vallási integritásunk és az el-
sőre fényesnek tűnő vallásgyakorlati statisztikáink elkezdtek hasonlítani a Nyu-
gaton tapasztalható adatokhoz. Ezen tézist erősíti meg a magyarországi helyzet, 
ahol a 2001-es és a 2022-es népszámlálások között (vagyis huszonegy év alatt) 
3	 https://www.pewresearch.org/religion/2015/04/02/europe/ (2025.09.25.)
4	 https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/05/29/10-key-findings-about-religion-in-

western-europe/ (2025.09.25.)

https://www.pewresearch.org/religion/2015/04/02/europe/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/05/29/10-key-findings-about-religion-in-western-europe/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/05/29/10-key-findings-about-religion-in-western-europe/


Török Csaba

16

48,07%-kal csökkent a katolikusok száma.5 Jelenleg több olyan állampolgár van, 
aki nem válaszol a vallási identitását firtató kérdésre (3,85 millió fő), mint olyan, 
aki felvállalja katolikus önazonosságát (2,89 millió fő). Miért állt elő ez a krízis? 
Érdektelenség, elidegenedés vagy valami egyéb áll a háttérben? Rosta Gergely ala-
pos és távlatokat feltáró elemzésében abból indult ki, hogy a vallási hovatartozás-
ra vonatkozó kérdésre olyanok sem válaszoltak, akik egyébként feleletet adtak más, 
szintén fakultatív kérdésekre (mint a nemzetiség vagy az egészségi állapot).6 Élet-
kori sávokra bontva csak a népszámlálásban érintettek 10–14%-a nem felelt egyet-
len fakultatív kérdésre sem, s azt vehetjük észre, hogy a három fő fakultatív téma-
kör (vallás, nemzetiség, egészségi állapot) közül a vallásosságra vonatkozó kérdés 
a leginkább válasz nélkül hagyott. Ezt a 90 évesnél idősebbek 28%-a nem válaszol-
ta meg (ez visszavezethető az adatfelvevők hanyagságára, sietősségére), ám a 60 év 
alatti (tízéves bontású) korosztályokban mindenütt 40%-nál többen tagadták meg 
a válaszadást. Ha csak ezekre a számokra tekintünk, nem vizionálhatunk fényes 
jövőt a magyarországi katolicizmusnak. Az sem vigasztaló, hogy hasonló 
jelenségekkel találkozunk a többi történeti egyház esetében is.

Mindezek alapján észszerűnek tűnik a kijelentés, miszerint az Európai Unió 
nyugati és keleti tagállamainak eltérő a történeti fejlődési íve, ám a végeredmény 
tekintetében mindinkább kiegyenlített a vallási helyzet. Magyarázatként legtöbb-
ször demográfiai tényezőkre, társadalmi átalakulásokra és a bevándorlásra szok-
tak hivatkozni. Tévednénk azonban, ha nem tekintenénk kellő komolysággal a 
felekezeti-intézményes egyházak elhagyásának látványos tendenciájára. Terjed az 
individuális hitfelfogás és -megélés. Emellett nem elhanyagolható az egyházak 
társadalmi jelenlétének, szerepvállalásának, relevanciájának csökkenése sem, aho-
gyan az a tény sem, hogy egyre többen kérdőjelezik meg radikális módon a vallá-
si közösségek létjogosultságát a társadalmi térben.

2. A REFLEXIÓ HIÁNYA

Magyarországon csak kevesen vállalkoztak arra, hogy katolikus teológusként (vagy 
akár elkötelezett hívőként) feldolgozzák az adatok által tükrözött valóságot. Leg-
többször csak hallgatunk vagy tagadjuk a statisztikák jelentőségét. Ez olykor egye-
nesen bagatellizáláshoz vezet: a számadatoknak nincsen súlyuk, nem tükrözik a 
valódi vallásgyakorlás változásait, a magyarországi egyház ettől még nem lesz más-
milyen. Néha pedig a valóság kicselezésére, tagadására tett kísérleteket látunk a 
statisztikákban: a negatív adatokat valamiféle ellenséges és torzító hatás okozza, a 
népszámlálást nem is kell komolyan venni (mivel a vallási identitásra vonatkozó 
5	 https://nepszamlalas2022.ksh.hu/eredmenyek/vegleges-adatok/tablazatok/nsz2022-

1.1.7.xlsx (2025.09.25.)
6	 Rosta 2023, 4–5.

https://nepszamlalas2022.ksh.hu/eredmenyek/vegleges-adatok/tablazatok/nsz2022-1.1.7.xlsx
https://nepszamlalas2022.ksh.hu/eredmenyek/vegleges-adatok/tablazatok/nsz2022-1.1.7.xlsx


VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

17

kérdés fakultatív volt). Egy konferencia során, előadásomat követően megszólított 
egy előadó társ. Szerinte e reakció oka a fel nem vállalt, meg nem küzdött gyász. 
Nem tudjuk elsiratni az egyházat, ami volt, és amit ma is szeretnénk magunk előtt 
látni. Nem engedjük meg, hogy teljes terhével és fájdalmával ránk nehezedjen az 
elvesztés kínja. Érzékeljük, hogy történik valami, esetleg még az is tudatosul ben-
nünk, hogy valamiféle „halál-tapasztalattal” van dolgunk, ám még mindig a gyász 
első két-három lépcsőfokánál: a tagadásnál és a (harag által táplált) ellenkezésénél 
tartunk. Csakhogy ezt a haragot magát nem ismerjük be nyíltan és töredelmesen, 
a felszínen maradunk, miközben lent, a mélyben, már dolgozik bennünk a de-
presszió. Így viszont nem jutunk el az elfogadáshoz, a gyász utolsó fázisához.7

Amikor a valóság túlságosan terhes vagy elbizonytalanító, kihívás elé állít vagy 
megkérdőjelezi (eddigi vagy jelenlegi) gyakorlatunkat, akkor könnyen fellép a re-
flexiótól való félelem. Nem akarunk látni, mert ha látnánk, akkor kényelmetlen 
következtetésekre kellene jutnunk, amelyek elengedhetetlenné tennék az átérté-
kelést, az átalakulást és a struktúraváltást. Jobb, ha úgy hagyjuk a dolgokat, amint 
vannak, nem engedve, hogy magával ragadjon minket a bizonytalanságok örvénye. 
Ugyanakkor a reflexió hiánya nem azt jelenti, hogy választ adunk, hanem csupán 
annyit takar, hogy tudattalanul felelünk a kihívásra. Az élet ugyanis cselekvésre 
kötelez, még akkor is, hogyha meg szeretnénk spórolni a mérlegelést és a megkü-
lönböztetést, s nem akarjuk végiggondolni, hova vezetnek a cselekedeteink (vagy 
a megfontolt cselekvés hiánya).

Úgy hiszem, hogy a változásokra adott reakcióink két alapvető tengely mentén 
bontakoznak ki. Az elsőt „befelé mozgásként” írnám le, a másodikat pedig „kife-
lé mozgásnak” nevezném. A „befelé mozgás” alatt olyan magatartást értek, amely 
tagadja és megveti a kortárs világot, és annak jelenségeit. Olykor – tévesen – „tra-
dicionalizmusnak” hívják ezt az attitűdöt. Azért tartom félrevezetőnek e megne-
vezést, mert a hagyomány lényege szerint dinamikus (és nem statikus), mivelhogy 
elsődlegesen az átadás (a tra-ditio) folyamatát és eseményét jelenti. Csakis másod-
lagosan vonatkoztatható ennek az aktív átadásnak a tárgyára (a tra-ditum-ra). Maga 
az esemény – a tra-dere – egyszerre folytonosság és változás, szűnni nem akaró fe-
szültségben és mozgásban. A második álláspontot (a „kifelé mozgást”) néha a 
„progresszivizmus” címkéjével látják el. A szóban a felvilágosodás korának erőtel-
jesen ideologikus látásmódja tükröződik, amely a forradalmi fejlődésben, s nem 
a folyamatos kibontakozásban és előrehaladásban hisz. Márpedig az e-volutio ér-
telmében vett fejlődés olyan történés, amely folyamatos, s magának a valóságnak 
a természetéből fakad. Egyesek úgy vélik, e két magatartásforma párhuzamba ál-
lítható a politikai konzervativizmussal és liberalizmussal, ám ilyenkor nem te-
szünk egyebet, mint hogy összekeverjük a valóság értelmezési módját a közéleti 
kategóriákkal, esetleg valamiféle teológiai viszonyulásokkal.

7	 A gyász öt fázisát első ízben a következő mű tárta az olvasók elé: Kübler-Ross 1969. 



Török Csaba

18

Ez a keveredés, az elkülönülő diskurzusok közötti válaszvonalak eltörlése, a 
különböző valóságszegmensek és gondolati terek határainak feloldása tipikus 
posztmodern adottság – nem más ez, mint maga a likvid, cseppfolyós moderni-
tás. Ez a likviditás magában foglalja végül a létezés elviselhetetlen könnyűségét, 
a tartós modellek vagy eszmék hiányát, egy elbizonytalanodó-elbizonytalanodott 
emberi létezés jegyét, amely döbbenetesen flexibilis, de éppen emiatt igen sebez-
hető is.8 Az ekként értett „tradicionalizmus” erőltetve és erőszakosan teremti meg 
a hiányzó biztonság mesterkélt pótlékát, a „progresszivizmus” pedig teljességgel 
és kritikátlanul elfogadja korunk cseppfolyósodását. Ezekben azonban ösztönös 
kulturális reakciókat figyelhetünk meg. Egyáltalán nem tekinthetjük e látásmó-
dokat teológiailag megalapozottnak, s nem is alkalmasak arra, hogy megélt való-
ságunk valódi és tulajdonképpeni reflexiójának tartsuk ezeket.

3. MI AZ OKA A REFLEXIÓ HIÁNYÁNAK?

Mi az oka annak, hogy hiányoznak a teológiai (egyházi) reflexiók, amelyek utat 
nyithatnának a jövő felé? Miért fogadjuk el ennyire könnyen az egyszerű és leegy-
szerűsítő valóságmodelleket, amelyek nem képesek valódi választ adni az előttünk 
tornyosuló kérdésekre, amelyeket a világ és az a kor tesz fel nekünk, amelyben él-
nünk adatott? Egyházi gondolkodásunk „ősbűne” nem más, mint az, hogy nem 
akarjuk megismerni, felismerni és elismerni a valóságot, sokkal inkább átrajzol-
juk azt, kényünk-kedvünk szerint. Másként fogalmazva: saját elvont elméleti ka-
tegóriáink rabjai vagyunk, s e börtönből nem jutunk ki a szabad ég alá. Sokkal 
inkább arra törekszünk, hogy magát a valóságot vonszoljuk be a cellánkba, annak 
szűkre szabott rácsai közé, ahol szorongástól és árnyaktól övezve éljük az életün-
ket. Lehetetlen, hogy ezen a ponton ne jusson az eszünkbe egy közismert és a 
főiskolák, egyetemek filozófiatörténeti kurzusain bizonyára mindenütt oktatott 
példázat.9

Ha van az elmúlt évtizedek katolikus teológiai éledésének-ébredésének mér-
földköve, akkor az a valósághoz való viszonyulásunk újragondolása, és az ebből 
következő átstrukturálása.10 XXIII. János pápa mára elterjedt kifejezése, az 
  8	 Bauman 2003.
  9	 Platón, Az állam, 514b–520a.
10	 A  valóság fogalmának történeti, filozófiai és tudomány átalakulása, amelyre az elmúlt év-

ezredben sor került, önálló monográfia tárgyát képezhetné. Egykor a res szolgált e fogalom 
horgonyaként, ami alatt az objektív, objektíve adott valóságot értették (innen: realitas). Kant 
szubjektum felé tett fordulata s a 19–20. századi filozófia nem könnyen bejárt útja után elér-
keztünk egy olyan világba, ahol a realitás már nem a res, hanem az érzékelhetőség, a felfog-
hatóság függvénye. A realitás már nem az objektumtól, hanem alapvetően a szubjektumtól 
függ. Ennek következményeképpen a valóság nem azt jelenti, ami körülvesz minket (és a mi 
személyes percepciónktól függetlenül létezik), hanem azt, ami benyomásaink, érzékleteink 



VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

19

„aggiornamento” ezt az irányt jelölte ki, ám a II. Vatikáni Zsinat záró dokumen-
tumában, a Gaudium et spes kezdetű konstitúcióban vált programszerűvé: „…az 
Egyháznak mindig kötelessége vizsgálni és az evangélium fényénél értelmezni az idők 
jeleit, azért, hogy minden nemzedéknek megfelelő módon tudjunk választ adni az em-
berek örök kérdéseire a jelen és az eljövendő élet értelméről és e kettő összefüggéseiről”11. 
Ez az alapelv nyert radikális kifejezést Ferenc pápa első apostoli buzdításában, 
az Evangelii gaudium kezdetű dokumentumban, hol a pápa négy társadalmi elvet 
említ. Ezek sorában olvassuk a következőket: „Veszedelmes dolog az üres szavak, 
képek és gondolatmenetek világában élni. Innen fakad a harmadik elv szükségessége: a 
valóság több az eszménél. Ez magában foglalja a valóság elrejtése különböző formáinak 
elkerülését…”12

A világegyház érzékenyen reagált e tanítóhivatali felhívásra, amint ezt a gya-
korlati, politikai teológiák, a felszabadítási teológia, a teología del pueblo s a külön-
féle Third-World-Theologies példája mutatja. Mit mondjunk azonban a mi közép-
kelet-európai kontextusunkról? Tomáš Halík az ateizmussal való találkozás kap-
csán ezt írja: 

„Nem érkezett-e el az idő, hogy [kis Szent] Teréz lelki útja, különösen »a nem hívőkkel szem-
beni szolidaritás« (az értük, nem pedig ellenük folytatott belső harc) hermeneutikai kulcsként 
a jelen társadalom, és annak lelki klímájának, az egyház mai világbéli küldetésének az új teo-
lógiai reflexiójára inspiráljon minket?”13 

A cseh teológus rámutat, hogy miközben az első és a harmadik világ meglepően 
energikus volt a reflektív vizsgálódás megújítása terén, az egykori második világ 
katolicizmusa látványosan csöndes (ha nem egyenesen néma) maradt.

Azért meglepő ez, mert igencsak sok dologra lehetett volna reflektálni: a meg-
élt történelmünkre, annak keserű és mégis reményteli tapasztalataival, a változás 
és átalakulás társadalmi jelenségeire, az új ideológiákra és eszmerendszerekre, 
amelyeket harminc évvel ezelőtt minden bizonnyal rettenetesként, szélsőséges-
ként, populistaként, erkölcsileg elfogadhatatlanként jellemeztünk volna, ám 

és érzéseink summájaként kondenzálódik bennünk. Az a realitás, ami megszületik bennünk, 
belőlünk. A  kortárs technológia lehetővé teszi számunkra, hogy egyfajta buborékba zárul-
junk be, ahol a keresőmotorok algoritmusai (vagy egyenesen a mesterséges intelligencia) nem 
engedi belépni tudatunkba a radikálisan újat és másmilyent, a szokatlant, a meglepőt. A kö-
zösségi hálók olyan „barátokkal”, ismerősökkel vesznek körül minket, akik a mi szubjektív 
igazságunkat visszhangozzák. Miriam Meckel médiakutató így fogalmazott egy interjújá-
ban: „Alagútban mozgunk befelé önmagunkba, amely egyre szűkebb, egyre inkább csak önmagunkra 
vonatkozó lesz, mert már nem érnek el minket új impulzusok. Azzá válunk, amit egy számítógépes 
program történeti tetszés- és viselkedésmintaként rólunk kiszámolt.” Geyer – Haas 2011, 217.

11	 Gaudium et spes, 4.
12	 Evangelii gaudium, 231.
13	 Halík 2022.



Török Csaba

20

napjainkra oly szilárdan meggyökeresedtek, akkora erővel vannak jelen minden-
napjainkban, közéletünkben, hogy már normálisnak tekintjük őket. (Jaj nekünk, 
ha a normalitásunk valójában abnormalitás!)

Miért történt ez így? A kérdés nem kis jelentőséggel bír. Máté-Tóth András 
Szabadság és populizmus: megsebzett identitások Közép-Kelet-Európában című könyvében 
az „üres jelölő” [leerer Signifikant] szemiotikai kategóriáját használja, hogy létre-
hozzon egy olyan hermeneutikai keretet, amelyben értelmezheti régiónk kortárs 
vallási (keresztény) kultúráját és vallásosságát. A teológia pozícióját vizsgálva erre 
a belátásra jut: „Kelet-Közép Európából ritkán érkeznek eredeti teológiai elgondolások a 
teológia világszintű nyilvánossága elé. […] Az a benyomásunk, hogy a teológiai kritikai 
munkája a kontextuális dilemmák közepette kevéssé nyer gyakorlást, kevéssé kívánatos és 
még kevésbé támogatott.”14 Ismerős lehet mindannyiunk számára a jelenség: „meg-
bízható” idegen nyelvű teológiai szakirodalmat fordítunk le magyarra, ám nem 
szülünk valódi, saját és egyedi hittani reflexiót. Eközben létrejönnek olyan „nyel-
vi enklávék” a teológiában, amelyek kényelmesek és előre tervezhetők, kontroll 
alatt tarthatók az egyházi döntéshozók számára.15 Mi más ez, ha nem egyházi get-
tók létesülése?

Egyházaink még mindig inkább érdekeltek közéleti-társadalmi pozícióik fel-
építésében, megerősítésében és megvédelmezésében, mint abban, hogy őszintén 
szembenézzenek a valósággal. A magyar vallásszociológus végkövetkeztetése te-
kinthető lesújtónak, ám úgy vélem, ezzel együtt mégis fontos szempontra világít 
rá: „Valódi áttörésre csakis kataklizmákon keresztül kerülhet sor, amelyek a teológiában 
görög szóval kairosznak [a.m. „kegyelmi idő”] nevezünk.”16

4. XVI. BENEDEK BÁTORÍTÁSA

XVI. Benedek utolsó németországi látogatásának utolsó beszédét Freiburgban 
tartotta.17 Előadásának kulcsszava az Entweltlichung, vagyis az „elvilágiatlanítás” 
volt. Mire gondolt? 

„Az egyház történelmi fejlődésében megmutatkozik egy ellenirányú tendencia is, miszerint az 
egyház megelégszik önmagával, berendezkedik ebben a világban, önelégült lesz, és hasonul a 

14	 „Aus Ostmitteleuropa kommen selten originäre theologische Ideen in die Arenen der theologischen 
Weltöffentlichkeit. […] Man hat den Eindruck, dass die kritische Arbeit der Theologie in den kontex-
tuellen Dilemmata wenig praktiziert, auch wenig gewünscht und noch weniger gefördert wird.“ Máté-
Tóth 2019, 270.

15	 Máté-Tóth 2019, 294.
16	 „Ein richtiger Durchbruch wird aber nur durch Kataklysmen zustande kommen, die man in der Theo-

logie mit dem griechischen Wort Kairos bezeichnet“. Máté-Tóth 2019, 294.
17	 XVI. Benedek pápa 2011, 674-679. 



VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

21

világ mércéihez. Nem ritkán nagyobb jelentőséget tulajdonít a szervezetnek és az intézménye-
sülésnek, mint az Istenre való nyitottságra, a világ és a másik felé való megnyílására irányuló 
hivatásának.”18

A leírt folyamat szüli az elvilágiasodást – Verweltlichung –, amelytől szabaddá kell 
tennünk magunkat – mégpedig az Entweltlichung, az elvilágiatlanítás által. E meg-
közelítésmód a szekularizációs folyamatok pozitív olvasatát kínálja: „Questa visi-
one ci offre una lettura positiva dei processi di secolarizzazione.” 

„A szekularizációk – legyen szó az egyházi javak elkobzásáról, vagy a privilégiumok s más 
hasonlók eltörléséről – mindannyiszor az egyház mélyreható elvilágiatlanítását jelentik, amely 
eközben apránként lecsupaszodik világi gazdagságától, és újra teljesen magára ölti a világi 
szegénységet. Ily módon osztozik Lévi törzsének sorsában, amely az Ószövetség beszámolója 
szerint Izrael egyetlen törzseként nem vett birtokba örökségül földet, hanem csakis magát 
Istent, az ő szavát és az ő jelét nyerte osztályrészül. Istennel együtt osztozott minden egyes tör-
ténelmi pillanatban a szegénység vállalásában. Megnyílt a világ felé, hogy eloldja magát anya-
gi kötöttségeitől, és ily módon lett missziós tevékenysége újból hitelessé.”19

Az egyház hajlamos bizonyos újkori történelmi folyamatokat alapvetően negatív 
fényben látni. Valójában azonban Isten maga cselekszik ezek által, mégpedig a tör-
ténelem Uraként, arra kényszerítve népét, hogy visszatérjen az őseredeti hivatásá-
hoz való radikális hűséghez – ha nem önként, hite és istenkapcsolata által motivál-
va, akkor kényszer alatt, a társadalmi és kulturális átalakulások nyomása alatt állva, 
amelyek végül az isteni Gondviselés kemény, de hasznos eszközeinek bizonyulnak.

5. A VALÓSÁG MINT LOCUS THEOLOGICUS

A valóságról folytatott reflexió nem pusztán a teológia művelésének kívánatos és 
bátorítandó útja, hanem az egyetlen olyan módszer, amely lehetővé teszi számunk-
ra, hogy hiteles módon szólaljunk meg. Paradoxon ez: ha külsődlegesen (és for-
málisan) ragaszkodunk az evangéliumhoz és az egyház tanításának betűjéhez, 
akkor ezzel adott esetben lehet, hogy a hitelességünk hiányait igyekszünk elfedni. 
Ezen a ponton bezárul a kör: a valóság a hitelesség mércéje, a valóság visszautasí-
tása, kikerülése, eltagadása ellenben soha nem lehet a hitelesség jele. Az evangéli-
umot pedig csakis hitelesen szabad hirdetni, különben kiüresednek a szavaink, 
elveszítik értelmüket – átsodródnak az üres jelölő, a leerer Signifikant birodalmába. 
Amikor teljes figyelmünket leköti az, amit mondunk, ám azzal már egyáltalán 

18	 XVI. Benedek pápa 2011, 676.
19	 XVI. Benedek pápa 2011, 677.



Török Csaba

22

nem törődünk, hogyan és milyen kontextusban mondjuk ki, miféle alapon állva hir-
detjük, akkor képtelenné válunk prófétai küldetésünk beteljesítésére.
	 Ez a kockázat különösen is nyugtalanító egy olyan korban, amikor a fake news 
és a ki tudja, miféle elmekonstrukciók által létrehozott virtuális valóságpótlékok 
a feje tetejére állítanak mindent: hatalmas tömegeket vezérelnek (vagy legalábbis 
befolyásolnak) összeesküvés-elméletek, milliók élnek párhuzamos valóságokban, 
az objektív realitástól eloldott politikai értelmezések és víziók tereiben, amelyek 
– épp a valósághorgony hiányában – naponta változhatnak, akár korábbi önma-
guk ellentétébe átfordulva. Alapelvi szinten visszautasítjuk a duplex veritas elgon-
dolását, mindazonáltal mégiscsak helyet adunk annak a szívünkben: teljességgel 
irreális módon beszélünk a realitásról. Ez megmagyarázhatja, hogy miközben 
szövegeink a végtelenségig gyarapodnak (inflálva a szavak értékét), már csak rit-
kán és alig mondunk ki olyasmit, amit akár mi magunk jelentőségteljesnek gon-
dolnánk. Pedig mennyi mindenről lehetne és kellene beszélnünk!

Hogyha a hallgatóság jelentéktelennek, értelmetlennek, súlytalannak, irrele-
vánsnak tartja azt, amit hall, akkor a próféta bizonyos értelemben kudarcot val-
lott. Akármennyire szent és igaz, amit hirdet, ő maga mégsem válik alkalmas esz-
közzé az Isten kezében, aki éppen ezekhez az emberekhez küldte őt. Nem azért 
szólalunk meg, hogy beszéljünk, hanem azért, hogy mozgásba hozzuk és gyümöl-
csözővé tegyük a valóság szövetében azokat a titokzatos (és kegyelemmel teli) fo-
lyamatokat, amelyekben a Mindenható munkatársaivá fogadott minket.

Hugo Grotiusnak tulajdonítják a nemzetközi jog egyik alapelvét: „etsi Deus non 
daretur”, mintha nem lenne Isten; vagyis egy (eltérő vallású, kultúrájú) nemzetek 
között létrejött szerződésnek, kölcsönösen elfogadott törvénynek akkor is érvé-
nyesnek és működőképesnek kell lennie, hogyha a felek nem osztoznak ugyanab-
ban a hitben. Ennek parafrázisa korunk igencsak kritikus viszonyulása: „etsi Ecc-
lesia non daretur”, mintha nem lenne egyház. Egyre több ember hiszi azt, hogy el-
képzelhető egy egyház nélküli társadalom, sőt kereszténység – akár még John 
Lennon korszakos Imagine című slágerének sorai is eszünkbe juthatnak: „Imagine 
there’s no countries / It isn’t hard to do / Nothing to kill or die for / And no religion, too / 
Imagine all the people / Livin’ life in peace.” (Képzeld el, hogy nincsenek országok / 
nem is olyan nehéz / nincs semmi, amiért ölnél vagy meghalnál / és nincs vallás 
sem / Képzeld el az összes embert / ahogyan békében él.) Lehet, hogy jobb egy 
olyan világ, ahol nincs egyház? Hitelesebb egy olyan kereszténység, amely nem in-
tézményesül, nem köti magát intézményesült felekezeti hitvallásokhoz, hagyomá-
nyokhoz? A seeker-ek, a keresők jó ideje „nomád” hitek felé fordultak, nincs szük-
ségük felekezeti affiliációra. De nem csak róluk van szó. A dweller-ek, a letelepedett 
hívők is egyre kevesebb időt töltenek az egyházak kőből rakott falai között, intéz-
ményeik berkeiben. Elkötelezett keresztényként szívesen gondoljuk: nekünk nincs 
alternatívánk, Krisztus egyetlen és egyetemes megváltói műve a mi egyházunkban 
él, amely sacramentum universale salutis, az üdvösség egyetemes szentsége. Nem 



VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

23

kérdőjelezném meg e dogmatikai kijelentés igazságát – ám egyre több európai kor-
társunk nem hisz ebben, nem így gondolja.

Ha így van, akkor ez leleplezi a kényelmetlen igazságot: nem vagyunk többé 
jelek, mégpedig abban az értelemben, ahogyan Szent Ágoston fogalmazott: „Sig-
num est enim res, praeter speciem quam ingerit sensibus, aliud aliquid ex se faciens in co-
gitationem venire.” – „a jel olyan dolog, amely az érzékekben keltett faja okán valami ön-
magától különbözőt hív elő a gondolkodásban.”20 Mi történik akkor, amikor az egyház 
már semmi önmagától különbözőt nem hív elő azokban, akik rá tekintenek, hall-
gatják az igehirdetését? Hogyha csakis önmagára utal, önmagáról beszél, s nem 
jelenik meg általa korunk emberének a Másik? Szükség van még az egyházra? 
Ilyenkor az egyház olyan próféta, aki nem tudja már átadni a gyógyulás üzenetét. 
Halík azt írja, hogy társadalmunk „megspórolta magának a megbékélésének és gyó-
gyulásának a fájdalmas folyamatát”21, a valóságról folytatott őszinte reflexiót, ez pedig 
„erkölcsi meggyöngülést” okozott. Az egyház hasonlóképpen járt el, ez pedig nem 
pusztán meggyöngülés forrása lett, de azt is eredményezte, hogy már nem, vagy 
csak részlegesen képes betölteni a küldetését. Ily módon jelentéktelenné vált s ez 
veszélyezteti létének értelmét.

Ha napjainkban sokan azt mondják, hogy az egyház (vagy éppen a teológia) 
irreleváns, akkor ez nem támadás, gonoszkodás, hanem kiáltás. Nem kell agres�-
szíven visszautasítanunk vagy kisebbrendűségi komplexustól vezérelve, túlkom-
penzálva leküzdenünk az ilyen hangot, sokkal inkább közel kellene engednünk 
magunkhoz, hogy ösztökéljen minket: meghívás ez arra, hogy újra és hitelesen 
önmagunkká váljunk. Ha nem értjük meg a külső kritika és a társadalmi feszült-
ségek lényegét (amely szavak nélkül is megszólal a statisztikákban), akkor implicit 
módon beismerjük, hogy nekünk nem számít, hogy a „kívül lévők” meghallják-e 
és megértik-e az üzenetünket. Csöndben megalkuszunk a duplex veritas-szal: két 
párhuzamos univerzumban gondolkodunk, a „miénkben” és az „övékben”, meg-
akadályozva e kettő találkozását. Azt hirdetjük, hogy minden „külső” gondolati 
forma „ideológia”, amely ellenünk irányul – épp ezzel téve saját egyházi hitünket 
harcias és érzéketlen, a másikat elutasító ideológiává. Nem véletlen, hogy az üres 
jelölővé váló egyház könnyen és fenntartások nélkül válik a politikai hatalom já-
tékszerévé, az ideológiai manipuláció eszközévé. Sokan vannak keresztény és tár-
sadalmi közegünkben, akik elviselhetetlennek érzik ezt a helyzetet – mindez annak 
a jele, hogy a változást nem csak külső tényezők provokálják, de belülről is mind 
inkább elodázhatatlannak tűnik.

20	 Augustinus, De doctrina christiana II, 1, 1. 
21	 Halík 2022, 222.



24

VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

6. A TEOLÓGIA ÚJRA FELFEDEZETT HIVATÁSA

Ahhoz, hogy valóban prófétai módon, az Isten gyermekeinek hiteles bátorságával 
szólalhassunk meg, szükséges néhány szempontot újból tudatosítanunk. A leg-
fontosabb: Isten maga az, aki az idők jelein keresztül szól hozzánk. Ezért a kort, 
amelyben élünk, a Mindenható jelenlétének szent helyeként szemlélhetjük. Ily 
módon leküzdhetjük a félelmeinket: a statisztikák, a számok, az adatok és a té-
nyek nem az ellenségeink, hanem jelzések, melyek segítségével mérlegre tehetjük 
hitelességünket. Ha elfogadjuk az egyház és a teológia valós helyzetét, szabaddá 
válunk az előítéletektől és az ideológiáktól, megnyitva elménket és szívünket az 
Isten által nekünk ajándékozott hic et nunc, a változások kairosza előtt.

Teológiánknak szüksége van egy olyan reflexióra, amely az objektív valóságon 
alapul, ahogyan erről II. János Pál ír: 

„A hívő észnek ezért rendelkeznie kell természetes, igaz és megfelelő ismerettel a teremtett dol-
gokról, a világról és az emberről, melyekről az isteni kinyilatkoztatás is szól; mi több: képesnek 
kell lennie arra, hogy ezt a megismerést a megértés és az érvelés formájában uralja. A speku-
latív dogmatikus teológia ezért föltételezi és magába foglalja az ember, a világ s még radikáli-
sabban a lét filozófiáját, amely az objektív igazságon alapul.”22 

Elengedhetetlen az apologia realitatis, mely „mind az emberi méltóságot, mind az evan-
gélium hirdetését védi”, kiemelve az egyház központi fontosságú feladatát, ami nem 
más, mint „az emberek rávezetése arra, hogy fedezzék föl az igazság megismerésére és 
megtalálására irányuló képességüket és a lét végső és definitív jelentése utáni vágyukat”.23

Az aggiornamento egyáltalán nem azt jelenti, hogy megfontolás nélkül enge-
dünk a kortárs elvárásoknak és igényeknek; sokkal inkább arra indít, hogy komo-
lyan vegyük korunkat, őszintén megnyíljunk a világ valósága előtt, s képessé vál-
junk annak igazolására – éppen a valóság magunkhoz ölelése révén –, hogy az 
Isten szava a mai ember számára is jelentőségteljes, hatékony és erővel teli. Ferenc 
pápa ezért int minket arra, hogy elkerüljük a világias lelkiséget, „mely képes elrej-
tőzni a vallásosság, sőt az Egyház szeretetének látszata mögött is, [és] abban áll, hogy nem 
az Úr dicsőségét, hanem az emberi dicsőséget és a személyes jólétet keressük”.24 Más 
szavakkal: a valósághoz való hűségünk nem a kritika és megkülönböztetés nélküli 
elfogadást jelenti (ami nem lenne más, mint a világhoz való alkalmazkodás, az el-
világiasodás, a világiasság), hanem a találkozásra és a meghallgatásra, a 

22	 Fides et ratio, 5–88; Itt: 66. A hivatalos magyar fordítás sajnálatos módon hibás, ezért módosí-
tanunk kellett rajta – a szerző megjegyzése.

23	 Fides et ratio, 102. Újfent módosítanunk kellett a hivatalos magyar fordításon – a szerző meg-
jegyzése.

24	 Evangelii gaudium, 93.



25

VÁLSÁG ÉS LEHETŐSÉG

párbeszédre és a kölcsönös megosztásra való nyitottságot (ami mindennemű evan-
gelizáció szükségszerű első lépése).

Egyházi és intézményes szinten mindaz, amit eddig elmondtunk, visszavezet 
az Entweltlichung ratzingeri fogalmához, ami annak az előfeltétele és útja, hogy 
felfedezzük a Szentléleknek az egyházban és egyház által megvalósuló jelenlétét. 
Így megszabadulunk a múlt terheitől és elkötelezzük magunkat a hit új megteste-
sülésére a kortárs kultúrában és társadalomban, hogy a változásokban ne csak a 
válság tüneteit, de a bontakozó jövő lehetőségeit is felismerjük. 

IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Augustinus. n.d. De doctrina christiana, II, 1, 1. Online elérhetőség: http://www.augustinus.
it/italiano/dottrina_cristiana/index2.htm (hozzáférés: 2025–09-25). 

Bauman, Zygmunt. 2003. Folyékony modernitás. Fordította Bartha Judit. Budapest: Gon
dolat Kiadó. 

XVI. Benedek pápa. 2011. Iter apostolicum in Germaniam: in urbe Friburgo Brisgavorum 
ad catholicos christifideles rem pastoralem curantes. Acta Apostolicae Sedis 103: 674–
679. Online elérhetőség: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/ 
2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html 
(hozzáférés: 2025–09-25). 

Davie, Grace, és Lucian N. Leustean, szerk. 2021. The Oxford Handbook of Religion and 
Europe. Oxford: Oxford University Press. 

Ferenc pápa. 2013.  Evangelii gaudium.  Acta Apostolicae Sedis  105: 1019–1137. Online 
elérhetőség:  https://www.vatican.va/content/francesco/hu/apost_exhortations/
documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html 
(hozzáférés: 2025–09-25). 

Geyer, Christian, és Daniel Haas. 2011. Im Gespräch: Miriam Meckel: Werden wir alle zu 
Algorithmen, Frau Meckel? Frankfurter Allgemeine Zeitung 63. 

Halík, Tomáš. 2022. A távollévők közelében: Szenvedély és türelem a hit és a hitetlenség 
találkozásában. Budapest: Remény. 

II. János Pál pápa. 1998. Fides et ratio. Acta Apostolicae Sedis 91: 5–88. Online elérhetőség: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/hu/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_14091998_fides-et-ratio.html (hozzáférés: 2025–09-25). 

Johnson, Todd M., és Brian J. Grim. 2020. World Religion Database (WRD). Leiden: Brill. 
Központi Statisztikai Hivatal (KSH). 2025. Népszámlálás 2022 – végleges adatok: nsz2022-

1.1.7.xlsx. Online elérhetőség: https://nepszamlalas2022.ksh.hu/eredmenyek/vegleges-
adatok/tablazatok/nsz2022-1.1.7.xlsx (hozzáférés: 2025–09-25). 

Knop, Julia. 2011. Virtuelle Welten – neue Medien. Erkundungsgänge. Internationale 
Katholische Zeitschrift Communio 40 (6): 505–513. Magyar fordításban: Virtuális világok 
– új médiák: felderítőutakon. Communio 20 (2012): 68–77. Online elérhetőség: https://
library.hungaricana.hu/hu/view/PazmanyHTK_Communio_2012/  (hozzáférés: 
2025–09-25). 

http://www.augustinus.it/italiano/dottrina_cristiana/index2.htm
http://www.augustinus.it/italiano/dottrina_cristiana/index2.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/francesco/hu/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/hu/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/hu/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/hu/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://nepszamlalas2022.ksh.hu/eredmenyek/vegleges-adatok/tablazatok/nsz2022-1.1.7.xlsx
https://nepszamlalas2022.ksh.hu/eredmenyek/vegleges-adatok/tablazatok/nsz2022-1.1.7.xlsx
https://library.hungaricana.hu/hu/view/PazmanyHTK_Communio_2012/
https://library.hungaricana.hu/hu/view/PazmanyHTK_Communio_2012/


Török Csaba

26

Kübler-Ross, Elisabeth. 1969. On Death and Dying. New York: Macmillan. 
Máté-Tóth, András. 2019. Freiheit und Populismus: Verwundete Identitäten in Ostmitteleuropa. 

Wiesbaden: Springer. 
Pew Research Center. 2015. Religious Belief and National Belonging in Central and Eastern 

Europe – Europe. Online elérhetőség: https://www.pewresearch.org/religion/2015/ 
04/02/europe/ (hozzáférés: 2025–09-25). 

Pew Research Center. 2018. 10 Key Findings about Religion in Western Europe. Online 
elérhetőség: https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/05/29/10-key-findings-
about-religion-in-western-europe/ (hozzáférés: 2025–09-25). 

Platón. 1986. Az állam. Fordította Steiger Kornél. Budapest: Gondolat Kiadó. 
Rosta, Gergely. 2023. Kivonulás vagy elmozdulás az individuális vallásosság irányába?  

A 2022-es népszámlálás eredményeinek elemzése. Egyházfórum 38 (1): 3–10. 
Szentszék. 1965. Gaudium et spes. Acta Apostolicae Sedis 58: 1025–1120. Online elérhetőség: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_hu.html (hozzáférés: 2025–09-25). 

Zurlo, Gina A. 2021. Appendix: Religions in Europe: A Statistical Summary. In The Oxford 
Handbook of Religion and Europe. Szerkesztette Grace Davie és Lucian N. Leustean, pp. 
793–798. Oxford: Oxford University Press.  https://doi.org/10.1093/oxfordhb/ 
9780198834267.005.0001.

https://www.pewresearch.org/religion/2015/04/02/europe/
https://www.pewresearch.org/religion/2015/04/02/europe/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/05/29/10-key-findings-about-religion-in-western-europe/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/05/29/10-key-findings-about-religion-in-western-europe/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_hu.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_hu.html
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198834267.005.0001
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198834267.005.0001


KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA
KOCKÁZATOK ÉS KIHÍVÁSOK A MODERN GONDOLKODÁSBAN1

Szilveszter László Szilárd
Babeș-Bolyai Tudományegyetem / Babeș-Bolyai University

Kolozsvár / Cluj-Napoca (RO)
szilveszter.laszlo@gmail.com

Title: Christianity, Society and Philosophy: Risks and Challenges in Modern Thought

Abstract: The crisis of values and identity in modernism can be interpreted as an 
existential state of deficiency that condemns the individual to a passive understanding of 
hopelessness and disillusionment. The mind, accustomed to order, experiences the 
disintegration of the world’s unity and the solitude of human beings as a tragedy, while 
perceiving the failure of Cartesian thought as a „world-lacking,” a type of existential crisis. 
This study aims to present various aspects of the concept of God and religiosity from the 
perspective of post-Enlightenment thought, from the 18th to the 21st century. It outlines 
the development of modern rationalist thinking and the concepts of sacrality in idealistic 
philosophy, as well as their relationship to traditional forms of religiosity, and traces the 
main philosophical, theological and poetic trends and their impact, from the philosophy 
of Immanuel Kant to the present day.

Keywords: religiosity; modern philosophy; secular worldview; christianity; post-secular age.

A modernizmus érték- és identitásválsága lényegében egy olyan hiányként értel-
mezhető egzisztenciális állapot, amely a személyiséget a reménytelenség és illú
ziótlanság passzív megismerésére kárhoztatja, de ugyanakkor egy rejtett lehető-
ségpotenciál fényében, az illúziókkal való végleges leszámolást is lehetetlenné teszi. 
A rendhez szokott értelem az ember magára maradottságát tragikumként, a kar-
téziánus gondolkodás csődjét pedig „világhiány”-ként, egyfajta egzisztenciális vál-
ságként éli meg. A kiábrándultság és idegenség érzése egy ilyen viszonyban több-
nyire együtt jelentkezik a lázadás gesztusaival, az Isten iránti sóvárgás pedig leg-
többször egy naiv, antropomorfizált Teremtő-kép megidézésében teljesedik ki. 
Az Istenhez fűződő viszony azonban lényegét tekintve hermeneutikai viszony, 
ami azt jelenti, hogy mindenkor csak az ember és Isten közötti distancia (f)elis-
merésében vagyunk képesek kiteljesíteni, annak a tudatában, hogy a tőlünk kü-
lönbözőt „magunk elé tudjuk állítani úgy, ahogy van”.2 Egy ilyen kapcsolat nem a 

1	 A tanulmány a Magyar Művészeti Akadémia Művészetelméleti és Módszertani Kutatóinté-
zetének támogatásával készült.

2	 Vö. Gadamer 2003, 90.

27

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.03

mailto:szilveszter.laszlo@gmail.com


tudományos megismerés (szubjektum-objektum) irányultságában jön létre, hanem 
az odafigyelés alázatát, a szeretetet és a kérdezés nyitottságát feltételezi.  
A modern ember általában önmagát állítja minden (pár)beszéd fókuszába, azaz 
csak egy olyan álláspontból tud megszólalni, amely „a vele szembekerülő tárgyiasu-
lásban, vagyis az afölött való úrrá-levésben tapasztalja meg a létező[k]höz fűződő alap
viszonyát”.3 A saját szubjektivitásában „ego”-ként értelmezett individuum így kép-
telenné válik a valódi dialógus létrehozására és fenntartására, próbálkozásai leg-
többször nem jutnak túl az önmagára-irányultság és a „másik”-at objektumként 
definiáló magatartás határán.4

VALLÁS ÉS FILOZÓFIA A XVIII–XX. SZÁZADBAN

A XVIII. századtól a keresztény vallásosság hagyományos formái egyre inkább 
háttérbe szorultak a szekularizálódó európai társadalmakban. A folyamat a 
XIX–XX. században is folytatódott, melyre egyfajta válaszként jött létre a hagyo-
mányos vallásos formák mellett a misztikus irányzatok újjászületése, az egyéni 
vallásosság tapasztalatainak vagy a transzcendens élményeknek az előtérbe kerü-
lése.5 Ezzel párhuzamosan egyre nagyobb igény mutatkozott az eltérő felekezetek-
hez vagy vallásokhoz tartozó emberek között a párbeszédre, a személyes Isten-
élmények megosztására, valamint az Isten és az ember kapcsolatáról való gondol-
kodás különböző formáinak ütköztetésére. Szintén fontos kérdéssé vált a vallás 
és tudomány összeegyeztethetőségének megvitatása. Az ilyen törekvéseknek egyik 
formája a hívő emberek részéről a vallásos rítusok helyett a különböző világ- és 
léttapasztalatok felé fordulás. Az egzisztenciális kérdések egyéni élmények alap-
ján történő megközelítése, ezek ütköztetése, a kötetlen párbeszéd így sok esetben 
járhatóbb útnak tűnik a XX–XXI. századi ember számára, mint a vallási rend-
szerek, felekezeti meggyőződések rigurózus képviselete, vagy egymással való 
szembeállítása.

1. Ez a paradigmaváltás ugyanakkor, jórészt a felvilágosodás által teremtett prag-
matista szemlélet térnyerésének köszönhető, mely a modernizmus hajnalán Im-
manuel Kant szisztematikus filozófiájában „a gyakorlati ész” kritikájaként válik 

3	 Heidegger 2003, 232.
4	 Ebben a kontextusban Martin Buber egy Én–Te vagy egy Én–Az kapcsolat kifejeződéséről 

beszél. Az Én–Te viszonyban: „a nekem rendelt Te átfog engem Önmagamat, anélkül, hogy azonos 
lenne velem; korlátozott felismerésem feloldódik a korlátlan megismerésben. […] a szeretet nem tapad 
az Én-re, hogy aztán a Te csak »tartalma«, tárgya legyen, a szeretet az Én és a Te között van.” Az Én–
Az irányultság Én-je viszont: „ego-ként jelenik meg és szubjektumként ébred tudatára önmagának.” 
Vö. Buber 1994, 121; 19; 76.

5	 Vö. Callison 2023, 4–7.

28

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



ismertté, és a morált tekinti a vallás egyetlen lehetséges kiindulópontjának, Istent 
pedig, a „tiszta ész” értelmezési köréből eltávolítva mintegy posztulátumként té-
telezi.6 Kant nézőpontjából a vallás nem a dogmákon vagy a teológiai rendszere-
ken alapszik, hanem a racionalitáson. A transzcendens tapasztalat ebben a racio-
nális megközelítésben távolról sem a vallási rítusok és cselekedetek megerősítése-
ként szolgál, sokkal inkább azok hagyományos formáit próbálja helyettesíteni. 
A vallás a puszta ész határain belül című könyvében Kant egyenesen a „tiszta ész 
vallásáról” beszél, szembeállítva azt az „emberek” által alapított formális egyház-
zal, és minden olyan utat elutasít az Isten és ember kapcsolatában, amelynek nincs 
racionális alapja, és morálisan nem igazolható. A keresztény vallásosság olyan im-
manens sajátosságai, mint az ima, a zarándoklat, a szerzetesi elvonultság vagy a 
misztikus elmélkedés így teljes egészében hamis ájtatoskodásnak bizonyulnak. 
Az Isten és ember kapcsolat ebben a leegyszerűsített viszonyrendszerben nem je-
lent mást, mint a kötelezettségek racionális belátását és teljesítését, ami a krisztusi 
tanítás legfőbb parancsát: a szeretetet, az isteni kegyelem szükségességét és végső 
soron magát a megváltást is fölöslegessé teszi. A „tiszta ész” prioritásához ragasz-
kodva, a felvilágosodás gondolkodása így akarva-akaratlanul éppen azt az Isten 
és ember közötti ószövetségi távolságot próbálja újrateremteni, amelyet Krisztus 
a kereszthalálával és feltámadásával a keresztény tanítás szerint egyszer s minden-
korra megszüntetett: 

„A vallás (szubjektíve tekintve) minden kötelességünk isteni parancsként való ismerete. […] 
Az igaz egyedüli vallás egyebet nem tartalmaz, mint törvényeket, azaz olyan gyakorlati prin-
cípiumokat, amelyek feltétlen szükségszerűsége tudatossá lehet bennünk, amelyeket tehát a 
tiszta ész által (nem empirikus módon) kinyilatkoztatottakként ismerünk el. […] Itt tulajdon-
képpen nem is a külső forma különbségén, hanem csakis egyetlen alapelv elfogadásán vagy 
elhagyásán van a hangsúly, tehát hogy a cselekedetekben mint jelenségekben elevenen meg-
mutatkozó morális érzülettel vagy pedig jámbor játszadozással és semmittevéssel akarunk-e 
Istennek tetszővé válni.”7 

Kant száműzni kíván a vallás köréből mindent, ami túl van a racionálison, ami 
Isten és ember kapcsolatában az értelem számára megmagyarázhatatlan. Az ilyen 
elemeket haszontalan jámborságnak, „vallási rögeszmének” tekinti.

Azzal, hogy kizárja a megismerhetőség, a „tiszta ész” tartományából Istent, 
Kant a korabeli ateista, materialista filozófusok érveit is cáfolni akarja, mindazon-
által a későbbi generációk számára éppen ezek a kanti gondolatok szolgálnak 
kiindulópontként egy olyan (elsősorban a különböző XVIII–XIX. századi protes-
táns irányzatok által felhasznált) teológiai szemlélet megszületéséhez, amelyből 

6	 Vincze 2014, 72–73.
7	 Kant 1980, 99; 105; 108.

29

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



teljességgel száműzetésre kerül a keresztény hagyomány, az egyéni és közösségi 
vallásosság és a misztikus szemlélet minden formája. Kant jószándékát nyilván 
nem feltétlenül szükséges megkérdőjelezni ahhoz, hogy belássuk: a racionaliz-
musra épített elméleti rendszerébe nem fér bele semmi, ami a tapasztalatiból el-
gondolhatón és levezethetőn túl helyezkedik el. A tiszta ész kritikájában ezt rész-
letesen ki is fejti, mint ahogy azt is, hogy észérvekkel Isten léte nem cáfolható. Az 
ateisták érvei tehát – kanti értelemben – ugyanazon a téves úton járnak, mint az 
ún. „spekulatív teológiák”. 8 Ahogy a kanti filozófia Isten létére és megismerhető-
ségére az ember mentális képességeit meghaladó feladatként tekint, nem áll mes�-
sze a keresztény tanítástól, mely szerint a kinyilatkoztatás az elsődleges forrás, 
amelyből minden transzcendensre vonatkozó tudásunk származik: „Istent nem 
látta soha senki, az Egyszülött Isten nyilatkoztatta ki, aki az Atya ölén van.”9 Ebben a 
törekvésében azonban nem jut el – kiindulópontja szerint el sem juthat – a tiszta 
észen alapuló teológiáig, a theologia rationalisig, Krisztus személyével, a megvál-
tással, a kinyilatkoztatással (melyet theologia revelatanak nevez) viszont nem tud 
mit kezdeni. Morálteológiájának talán a legnagyobb hibája abból fakad, hogy a 
teológiát alárendeli a filozófiának, a valóság racionálison túli, észérvekkel megkö-
zelíthetetlen területe pedig örökre vakfolt marad számára: 

„Így tehát – állapítja meg A tiszta ész kritikájában mintegy konklúzióként – a legfőbb 
lény az ész merőben spekulatív használata számára puszta ideál marad ugyan, ámde maku-
látlan ideál, olyan fogalom, mely minden emberi tudást beteljesít és megkoronáz, melyről ezen 
az úton nem lehet ugyan bizonyítani, hogy objektív realitás illeti meg, de cáfolni sem lehet.”10 

A gyakorlati ész kritikájában Kant némileg finomít ezen a nagyvonalú, ám épp an�-
nyira felszínes következtetésén, és mivel a tökéletes erkölcsösség, az emberi bol-
dogság és a legfőbb jó elérését csak az örökkévalóságban tartja lehetségesnek, a 
lélek halhatatlanságában tulajdonképpen Isten létét és az üdvösség lehetőségét is 
igazolhatónak tekinti, amennyiben az emberi élet az erkölcsi törvény kiteljesíté-
séhez közelít: 

„A morál tanítása ezért voltaképpen nem is arra vonatkozik, hogy miként tegyük magunkat 
boldoggá, hanem arra, hogy miként váljunk méltóvá a boldogságra. […] ha az a kérdés, hogy 
mi volt Isten végső célja a világ megteremtésében, válaszul nem a világbeli eszes lények boldog-
ságát kell megnevezni, hanem a legfőbb jót, mely e lények boldogságra irányuló kívánságához 
hozzácsatol egy feltételt, nevezetesen a boldogságra való méltóságot, az erkölcsiségüket, egyedül 

 8	 Kant 2009, 488–508.
 9	 János 2006, 1190.
10	 Kant 2009, 515.

Szilveszter László Szilárd

30



ennek mércéje szerint remélhetnek valamikor részesülni az eszes lények a boldogságban egy 
bölcs alkotó kezéből.” 11 

A hagyományos egyházi tanítások mellőzése, valamint az erkölcsi kérdések elő-
térbe kerülése a kanti morálteológiában ugyanakkor a vallás és a művészetek kö-
zötti kapcsolatok tanulmányozása szempontjából is különösen érdekes, mert előre
vetíti a XIX. századi kritikus, irodalomtörténész, Matthew Arnold kijelentését, 
mely szerint legtöbbet, amit a vallás és filozófia ad, a jövőben a költészet váltja fel.12

Egy másik XVIII–XIX. századi protestáns gondolkodó, Friedrich Schleierma-
cher a hagyományos vallásos szemlélet háttérbe szorulását kéri számon kortársa-
in, különösen fájdalmasnak tartva, hogy elsősorban a művelt emberek azok, akik 
a keresztény hagyományokat a tudományokkal vagy a művészetekkel akarják he-
lyettesíteni.13 Schleiermacher radikálisan elutasítja a felvilágosodás egyes gondol-
kodóinak ateista szemléletét, de a kanti morálfilozófiát is. Szerinte igaz ugyan, 
hogy a vallás nem a dogmákkal történő egyetértést, de nem is valami világma
gyarázó metafizikát, vagy az etikai elvekhez ragaszkodást jelenti, sokkal inkább a 
végtelenhez tartozás megérzése és az Istentől való abszolút függés felismerése. 

„A vallás, saját tulajdonának birtokba vétele érdekében, ezennel lemond minden arra vonatkozó 
igényéről, ami a metafizikáé és a morálé, és mindent visszaad, amit ráerőszakoltak. Nem sóvá
rog az után, hogy természete szerint meghatározza és magyarázza az univerzumot, mint a 
metafizika, és nem vágyik arra, hogy a szabadság erejéből és az ember isteni önkényéből to-
vább építse és befejezze az univerzumot, mint a morál. A vallás lényege nem a gondolkodás és 
nem is a cselekvés, hanem a szemlélet és az érzés. […] a végtelent keresi az emberben, amelynek 
az ember, miként minden egyedi és véges dolog is, lenyomata és kifejeződése.”14 

Megigazulttá pedig Schleiermacher szerint nem az etikai törvényekhez való ra-
gaszkodás felsőbbrendűségének tudata, saját individuális felmagasztalása teszi a 
hívő embert, hanem az Isten és a világegyetem tökéletességének és fenségességének 
belátása nyomán érzett alázat. Ebből a nézőpontból a morál és vallásosság között 
nem valamiféle átfedés, hanem radikális ellentét feltételezhető: 

11	 Kant 2004, 155–156.
12	 Vö. Callison 2023, 6.
13	 „Ma különösen a művelt emberek élete van távol mindattól, aminek akár csak valami köze is volna a 

valláshoz. Tudom, hogy ti éppúgy nem tisztelitek szent csöndben az istenséget, mint ahogy az elhagyott 
templomokat sem keresitek fel, tudom, hogy pompás lakásaitokban a bölcsek mondásain és a költők 
dalain kívül nincs más házi isten, és hogy az emberiség és a haza, valamint a művészet és a tudomány, 
melyekről azt hiszitek, hogy mind megragadhatjátok, lelketeket oly teljes mértékben lefoglalja, hogy az 
örök és szent lény számára, amely számotokra a világon túl van, már semmi sem marad, és számára 
már egyáltalán nincs érzéketek.” Schleiermacher 2000, 7.

14	 Schleiermacher 2000, 31.

31

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



„Ha az univerzum szemlélése után visszapillantunk tulajdon énünkre, és látjuk, hogy hozzá 
mérve hogyan válik énünk végtelenül kicsivé, mi lehet természetesebb akkor a földi halandó 
számára, mint a keresetlen, mélyről fakadó, igaz alázat? […] a morál nem ismer más hódola-
tot, csak a saját törvénye előttit, mint önzőt és tisztátalant kárhoztat mindent, ami együttér-
zésből és hálából fakadhat.”15

A XVIII–XIX. századi idealista filozófia másik nagy szintézisteremtő alkotója, 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Schleiermacherhez hasonlóan ellentmond Kant 
morálteológiai okfejtéseinek, amennyiben az erkölcsi szférára redukált vallás
fogalmat értelmetlenségnek tekinti. Hegel filozófiájában a vallás elsősorban a sze-
retetben teljesedik ki. Szerinte Istennek az emberek irányába megnyilvánuló sze-
retetét a bűnbánat és bűnbocsánat kegyelmében találhatjuk meg, abban, hogy 
Isten egyszülött fiában, Jézus Krisztusban emberré válva a morális törvények és 
az ítélkezés fölé helyezte a hitet és a szeretetet. Isten nem törli el az immorális 
cselekedetet vagy annak következményeit, hiszen „a tettet sohasem lehet nem-tetté 
változtatni”, hanem a szeretet által kibékíti azt a kegyelemben: 

„A vallás egy a szeretettel. Akit szeretünk, nem áll velünk szemben, egy a lényünkkel; csak ma-
gunkat látjuk benne, és ő mégsem mi vagyunk – ez oly csoda, melyet fel nem foghatunk. […] 
Jézus a parancsokkal az érzületet állítja szembe, azaz a megfelelő cselekvésre való hajlamossá-
got; a hajlam alapja önmagában van, ideális tárgyát önmagában hordja; nem valami idegen-
ben, nem az ész erkölcsi törvényében. […] Az érzület megszünteti a parancsok pozitivitását, ob-
jektivitását; a szeretet megszünteti az érzületnek a korlátait, a vallás a szeretetnek a korlátait.”16

Hegel szerint az emberi értelem az isteni szellem tükörképe, a vallás pedig egyál-
talán nem valamiféle ember által alkotott valóságpótlék, hanem – Vincze Krisz-
tián találó megfogalmazásában: „az isteni szellem terméke és Isten működésének az 
eredménye.”17 A hegeli gondolkodás így az Isten és ember kapcsolatát, a hit és vallás 
fogalmait – bizonyos szempontból – visszatéríti a XVIII. század előtti keresztény 
hagyományokhoz és teológiához, a krisztusi tanítást pedig újra filozófiai alapokra 
szeretné helyezni. Schleiermacher vagy Hegel vallásfelfogása azonban távolról sem 
elég ahhoz, hogy a racionalista világszemlélet és a kanti akaratetika torzultságait 
megszüntesse. Hegel vallásfilozófiája azért sem tudja betölteni ezt a szerepet, mert 

15	 Schleiermacher 2000, 61–62.
16	 Hegel 2024, 36; 42; 46. 
17	 „A hagyományos keresztény metafizika – állapítja meg Vincze Krisztián – kiindulópontja a keresz-

tény kinyilatkoztatás volt, amiben a kinyilatkoztatás azt jelentette, hogy Isten személyes mivoltában 
kapcsolatot létesít az emberrel, s ebben a kapcsolatban úgy mutatkozik meg, mint aki a világot alkotta, 
s mint aki abban hat. […] A keresztény vallás gyakran beszél Isten és ember rokonságáról és ennek a 
rokonságnak a legfontosabb közegét Hegel a szellem-mivoltban ragadja meg.” Vincze 2014, 71; 83.

32

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



a szintézisre való törekvésében képtelen az általános fogalmak és az analitikus ér-
telmezés szintjéről eljutni az egyénhez, az egyedihez.

2. A világ és a végső kérdések megismerhetőségének vagy legalábbis ezek behatá-
rolhatóságának posztulátuma, valamint az Isten és ember kapcsolatának racioná-
lis alapokra helyezése a felvilágosodás gondolkodóinál egy olyan szokásrendszert 
kapcsol a vallásosság és a kereszténység fogalmához, amelyben az Istenbe vetett 
feltétlen bizalom és hit helyett a „jó polgár” eszményi alakjához való igazodás és az 
erkölcsös cselekedetek kerülnek fókuszba. Ezt a szemléletet a XVIII–XIX. századi 
protestáns gondolkodás is többnyire elfogadja és továbbviszi. A XIX. századi vallás
filozófiában talán egyedül Søren Kierkegaard az a gondolkodó, aki a protestantizmus 
oldaláról radikálisan újraértelmezi az Isten és ember közötti kapcsolat lényegét. Az 
emberi lét és az isteni kegyelem, a hit és kétely, a bűnbánat és bűnbocsánat kérdés-
körének egyedi értelmezéséből kiindulva Kierkegaard megalkot egy olyan filozófiai 
rendszert, amely az egyén üdvösségére, a személyes hit fontosságára helyezi a hang-
súlyt. Írásaiban a keresztény tanítások paradoxon-jellegének a felmutatása termé-
szetessé teszi annak a belátását, hogy sem a hit, sem az ember Isten-kapcsolata ra-
cionálisan nem megragadható, az emberi élet kiteljesedése és az üdvösség pedig 
nem pusztán a polgári illemhez és a szokásokhoz vagy az erkölcsi törvényekhez való 
ragaszkodás következménye.18 Kierkegaard az Istenné lett ember, Jézus Krisztus 
életének, halálának és feltámadásának eseményét a hit és a megbotránkozás kate-
góriáival írja le. A megbotránkozás szerinte nem egyszerűen a tapasztaltak felfog-
hatatlanságát vagy megemészthetetlenségét jelenti, hanem egyfajta viszonyulás 
Istenhez, annak az embernek a viszonyulása, aki saját ész-érvei, akarata vagy ér-
zelmei sodrásában felfuvalkodottá, kétkedővé vagy elutasítóvá válik, így képtelen 
felfogni a szakadékot, amely Isten és ember között van, és aminek áthidalására 
egyedül Isten képes: „ami két ember kapcsolatában csodálat, illetve irigység, az az Isten–
ember kapcsolatban imádás és megbotránkozás.”19 Éppen ezért, a bűn fogalma, Kierke-
gaard értelmezésében, nem az erkölcsiséggel ellentétes, hanem a hittel. Azzal szem-
ben, hogy a kereszténység nagy eseményeire a filozófia, sőt a felvilágosodás utáni 
teológia is sokszor csupán történetiként tekint, Krisztus jelenvalóságát, a személyes 
Isten-kapcsolat fontosságát hangsúlyozza: 

„A historikus krisztushit badarság – állapítja meg A keresztény hit iskolája című írásában –, 
amolyan keresztényietlen zűrzavar; mert valahány igaz keresztény van az egyes nemzedékek-
ben, mind egyidejűek Krisztussal, semmi közük a megelőző nemzedék keresztényeihez, de min-
den az egyidejű Krisztushoz.”20

18	 Vö. Püsök 2010. 
19	 Kierkegaard 1993, 101.
20	 Kierkegaard 1998, 81.

33

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



Talán nem másodlagos az sem, hogy Kierkegaard szövegeinek nyelvezete nagy-
mértékben szakít a XIX. századi idealista filozófia fogalomhasználatával, és utat 
tör egy olyan – elsősorban poétikai sajátosságokkal bíró – nyelv dimenziói felé, 
ami a krisztusi példabeszédekben vagy az ószövetség történeteiben is jelen van. 
Ebben az értelemben Kierkegaard az egzisztencializmust előlegezi meg.

Kant, Schleiermacher, Hegel vagy Kierkegaard filozófiájával szemben a XIX. 
század angol gyarmatbirodalmában, a viktoriánus kor gondolkodása és művésze-
te már nem a keresztény hagyományhoz való viszony vagy a hitújítás oldaláról kö-
zelíti meg ezt a kérdéskört, hanem a vallásosság és ateizmus, a hit és a kétely di-
lemmája felől. A két szemlélet konfliktusában az egyházi tanítások, a kinyilatkoz-
tatás és a tradicionális értékekbe vetett bizalom áll szemben a korabeli tudományos 
felfedezések és elméletek hatására létrejött, és ezeket eszközként felhasználó val-
lástalansággal. Egyfajta politikai és társadalmi következményként pedig megjele-
nik az a szekuláris elvárás, hogy a vallásosság szoruljon vissza a családi és a ma-
gánszférába.21 És itt tulajdonképpen megint utalhatnánk Matthew Arnold azon 
megjegyzésére, hogy a vallásosság szerepét egyre inkább a művészetek fogják át-
venni. Arnold szerint egyedül a költészet képes arra, hogy vigasztalást és reményt 
adjon, hogy a lét értelmét megmutassa az emberiségnek. Az 1884-ben megjelent 
The Study of Poetry című esszéjében mind a vallást, mind pedig a filozófiát a tudás 
illúziójának, a valóság árnyékának tartja, hamis ábrándoknak, amelyekre a tájé-
kozatlan emberek építenek: 

„vallásunk, amely olyan bizonyítékokat vonultat fel, mint amelyekre a nép ma támaszkodik; 
a filozófiánk, amely büszkélkedik az ok-okozatról és a véges és végtelen létről szóló érveléseivel; 
mik is ezek, ha nem a tudás árnyékai, álmai és hamis látszatai? Eljön a nap, amikor csodál-
kozni fogunk magunkon, hogy bíztunk bennük, hogy komolyan vettük őket; és minél inkább 
észrevesszük ürességüket, annál inkább fogjuk értékelni »a tudás lélegzetét és finomabb szel-
lemét«, amit nekünk a költészet kínál.”22

Arnold szerint a vallás háttérbe szorulása annak köszönhető, hogy – bár évszáza-
dokon át a tények birtokosának tartotta magát – a tudományos felfedezések és a 
modern gondolkodás éppen a valóság tényeire hivatkozva szorította ki a korábbi 
helyzetéből. A költészet – ezzel szemben – mindig az eszmék világára hagyatko-
zott, ezért örökre megmarad. Egy másik XIX. századi angolszász kritikus A. C. 
Bradley a költő és a próféta szavak közös latin eredetéből kiindulva egy új szem-
pontú művészetorientációt javasol, melynek lényege, hogy a műalkotás nem a szó-
rakoztatás eszköze, hanem egy „magasabb rendű igazság” médiuma, amely mint-
egy az ember kérdéseire adott válaszként mutatja meg a világot. Ez a nézőpont a 

21	 Callison 2023, 198–199.
22	 Arnold 1888, 3. 

34

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



művészetet tekinti a hit eredendő forrásának, a költőt pedig olyan ajándék birto-
kosának nevezi, aki a hitetlenség közegében egy – az államférfiakétól, tudósoké-
tól, felfedezőkétől, filozófusokétól különböző –, szakrális hang megszólaltatásá-
ra képes.23 Nyilvánvaló, hogy Bradley álláspontja a Matthew Arnoldénál kevésbé 
radikális, annyiban azonban hasonlít hozzá, hogy az elvesztett vallásos hit helyett 
a költészet és a művészetek felé fordulást javasolja megoldásként. 

Arnold és Bradley tulajdonképpen nem tesz mást, mint azt a gondolatot viszi 
tovább a művészetekre, amely az 1800-as évek végére egyfajta általános vélekedés-
sé vált, nevezetesen, hogy a vallásosság az új évszázadban, minden rítustól és szak-
rális szerepétől megfosztva feloldódik majd a kulturális emlékezetben, a templo-
mokban pedig oktatási intézmények, múzeumok vagy könyvtárak lesznek. Ha a 
XIX. századi magyar irodalmat nézzük, ugyanezt találjuk meg Petőfinél vagy 
Jókainál. Petőfi Sándor Az Apostol című költeményében például az egyház 
hagyományos intézménye az elnyomó hatalom kiszolgálója, a vallási retorika, a 
prédikáció a nép megfélemlítésének eszköze, a papok pedig képviselői ugyanennek 
a hatalomnak: „Ahol pap emelt szót, / Ott az igazság megfeszíttetik, / Az igazság ször-
nyethal ott. A pap / Minden szavára / Egy ördög áll elé, / S az ördög nem hatalmasabb, 
/ De ékesebb szólásu, mint az isten, / S ha tettel győzni nem tud, / Tud elcsábítani.” Jókai 
Mór 1870-es években írt utópiájában A jövő század regényében a Duna-deltában lét-
rehozott képzeletbeli állam, Otthon templomainak papjai sem a megszokott szer-
tartásokat végzik. A civilizáció és a modern tudományok fejlődése – a szerző vízi-
ójában – hiteltelenné teszi a hagyományos keresztény szemléletet, és lehetetlenné 
ennek továbbélését, az egyház pedig csupán a „köznép tanácsadója”, amennyiben 
a krisztusi tanítások alárendelődnek a morálfilozófiának, valamint a legújabb ter-
mészettudományos elméleteknek és felfedezéseknek. Talán nem véletlenül Az örök 
béke a címe a regény második részének, mintegy ezzel is illusztrálva a kanti világ-
felfogás hatását a XIX. századi irodalomra és gondolkodásra: 

„Az Otthon templomain belül nem a szertartásban áll az isteni tisztelet, hanem az erkölcsök 
emelésében, az ismeretterjesztésben. Az Isten ismeretéhez nem a mesék, hanem a tények ve-
zetnek. Az Otthon papja, mikor a világ teremtéséről prédikál, a geológiát magyarázza meg 
hallgatóinak s a földrétegek millioméves titkait fölfedve előttük, bizonyítja be az Isten nagysá-
gát, kinek egy évmilliom egy nap! S mikor az Isten országáról veszi fel a textust, az emberi 
tudományok tökéletesültét mutatja fel, amikben nagy az Isten! A népszerű természettudomá-
nyi előadások, mik a köznépet megismertetik az alkotó mindenség csodáival, lehetetlenné teszik 
az ortodox mesék érvényben tartását, s kényszerítik a papot, hogy ha a nép előtt akar haladni, 
az ismeret lámpáját vigye kezében. S e fénynél jobban megismerik a nagy teremtőt, mint a 
tradíciók sötétségében.”24 

23	 Bradley 1884. 
24	 Jókai 1896, 16.

35

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



3. A XX. század elejére azonban, a művészek, gondolkodók, kulturális és politi-
kai ideológusok egy része válságként kezdte megélni a nyugati modernitás álla-
potát. A különböző művészi területek, a kultúra és a filozófia erre adott válaszai 
jól ismertek: egyrészt a dekadencia, a szecesszió és az avantgardizmus, másrészt 
az egzisztencializmus, valamint a pszichoanalízis, a művészet és a tudományok 
eltérő irányultságából, de mind-mind ezt a válságot jelenítik meg. A korszak meg-
annyi újító szándékú törekvése, a kísérletezés, a vállalt radikalizmus és forradal-
miság üzeneteivel, annak a modernista, racionalista szemléletnek a tarthatatlan-
ságát illusztrálja, amelyik a XVIII. századi felvilágosodás után – különböző vál-
tozatokban és intenzitással –, de lényegében a XX. század elejéig egyeduralkodó 
módon érvényesülni látszott. A XX. századi modern művész – paradox módon 
– egyszerre ennek a kulturális, egzisztenciális, ideológiai válságnak a képviselő-
je és a modern gondolkodás továbbvivője. amennyiben képtelen elszakadni a fo-
lyamatos újítás szükségességétől és a társadalmi haladás illúziójától. A felvilágo-
sodás előtti hagyományra nem hiteles forrásként, hanem csupán a történelmi 
fejlődés egy már meghaladott állapotaként tekint, saját (jelen)létét pedig az ettől 
való megkülönböztetettségében határozza meg. Amint azt Roger Griffin elem-
zései alapján Erik Tonning kifejti, a XX. századi modernizmusnak egymással 
ellentétes vonásai vannak, hiszen a dekadencia és a megújulási vágy, a szélsősé-
ges pesszimizmus és a mániákus optimizmus, a kétségbeesés és ünneplés, a káosz 
tapasztalata és az új rend utáni várakozás Janus-arcú kettőssége egyaránt meg-
határozza.25 A másik oldalról viszont a vallásos szféra is reménytelenül megosz-
tottá válik a modernizmusban, Jamie Callisont idézve: „egyrészt az új miszticizmus: 
a közvetlen, töredékszerű megtapasztalások, illetve az individuális élmények hangsúlyo-
zásával, másrészt a hagyományos vallásosság, a közösségi, a közvetítő és a rendszersze-
rűség iránti törődéssel.”26

A XX. század elején a vallási hagyományokhoz való visszatérés az angolszász 
keresztény gondolkodásban sokak számára az európai társadalom megújításának 
egyetlen járható útjaként jelenik meg. Az író, irodalomtörténész és filozófus G. K. 
Chesterton szerint „»a demokrácia és a nyugat önmegújító energiái« megtalálhatók a 
»régi teológiákban«; ha reformot akarunk, »az ortodoxiához kell ragaszkodnunk«.”27 Egy 
ilyen viszonyban a kereszténység felvilágosodás előtti formáihoz való odafordulás 
az individuálistól a közösségi, a közvetlen tapasztalatok helyett pedig a közvetí-
tett felé tereli a vallásos létszemlélet és gondolkodás fókuszát. Hasonlóan érvel 
T. S. Eliot, aki a XIX. század végi és XX. századi irodalom- és művészetszemléle-
tet éppen azért tartja problematikusnak, mert hiányzik belőle a vallásos érdeklő-
dés. Szerinte a modern irodalmat megrontotta a szekularizmus, nem képes 

25	 Vö. Tonning 2014, 3.
26	 Callison 2023, 13.
27	 Callison 2023, 12.

36

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



felfogni a természetfeletti felsőbbrendűségét, ezért csak az evilági szempontokra 
összpontosít. A régi íróknál – jegyzi meg a Religion and Literature című 1935-ben 
megjelent esszéjében – még létezett egyfajta arányosság és belátás ezzel 
kapcsolatban, de a viktoriánus kori Anglia irodalomkedvelői és kritikusai a Biblia 
szövegére már sok esetben csak mint egy kiváló irodalmi alkotásra tekintenek. 
„Nem az a probléma – jegyzi meg Eliot –, hogy a modern irodalom a szokásos értelem-
ben »erkölcstelen« vagy akár »amorális« lenne […] Egyszerűen arról van szó, hogy eluta-
sítja vagy teljesen tájékozatlan a legfontosabb és legalapvetőbb hitvallásainkkal kapcso-
latban.”28 Távol áll azonban Eliottól az a nézőpont is, amely szerint a „vallásos” 
irodalmat külön kellene választani a „világitól”, hiszen – amint azt megjegyzi 
– a „vallásosság” a XX. század elején eleve egy korlátozó értelemben használt 
fogalommá vált. A szekularizmus hatására ugyanis, a közvélemény már nem azt 
tekinti vallásos költőnek, aki a költészet teljes spektrumát vallásos szellemben dol-
gozza fel, hanem azt, aki kifejezetten ez iránt a „periférikus” téma iránt érdeklő-
dik, és aki szövegeiből kihagyja azoknak a szenvedélyeknek a megjelenítését, ame-
lyeket az emberek a „legfontosabbaknak” tartanak. „Az utolsó dolog, amit kívánnék 
az az lenne – állapítja meg ironikusan –, hogy két irodalom létezzen: az egyik keresz-
tény fogyasztásra, a másik pedig a pogány világ számára.”29 

Ameddig tehát a XIX. századi vallásosság a személyes érzelmeket, addig a XX. 
század a közösségi élményt igyekszik rehabilitálni az Istennel való kapcsolatban, 
túllépve ezzel a felvilágosodás utáni racionalista vallásszemléleten. Amint azt az 
anglikánból rekonvertált híres XIX. századi katolikus teológus, költő, John Henry 
Newman megjegyzi: a modern világban a vallás válsága tömören úgy fogalmazható 
meg, mint a „tekintély és az engedelmesség” válsága,30 hiszen az autonóm én és a 
kritikai gondolkodás felvilágosodáskori születése egyaránt aláásta az egyházak 
tekintélyét és az egyházi irányelveknek való engedelmességet is. Európában, kö-
zösségi szinten ez nyilván jóval korábban kezdődött, a XVI–XVII. században, 
amikor a katolicizmus és a különböző protestáns felekezetek kölcsönösen megkér-
dőjelezték egymás doktrínáit, rituális szokásait és bibliaértelmezési szempontjait, 
kétségbe vonva a másik fél hitelességét. A két tábor közötti teológiai viták hozzá-
járultak a kereszténység egységes befolyásának csökkenéséhez, előkészítve a tere-
pet a felvilágosodás eszméinek. A vallási pluralizmus tehát – paradox módon – 
egyik oka lett a laicizálódó, szekularizált társadalmi rendszerek kialakulásának, 
és az egyházi tekintély fokozatos erodálódásának. 

Az alapvető ok, amiért a kereszténység szerves része a modernizmus minden 
koherens leírásának abban kereshető, hogy a kulturális átalakulás eszméje szük-
ségszerűen magában foglalja a kereszténységgel és ennek kulturális paradigmáival 

28	 Eliot 1975, 106.
29	 Eliot 1975, 105.
30	 Mendes-Flohr 2024, 1–11.

37

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



való konfrontációt is. A szekularizmus világnézetét képviselő modern gondolko-
dók, miközben elutasítják a vallásos szemléletet és hagyományt, legtöbbször elfe-
lejtik, hogy a kereszténység mint eszmerendszer a háttérben mindvégig hatással 
volt a modern világfelfogás alakulására, és hogy abban a formában, ahogy az euró-
pai társadalomban létrejött, a keresztény kultúra nélkül maga az a XVIII–XX. szá-
zadi nézőpontváltás sem létezhetne, amit ma jobb híján modernizmusnak neve-
zünk. Persze, célszerű ezt a kérdéskört a másik oldaláról is megvizsgálni: nyilván-
való, hogy nemcsak a kereszténység hatott a felvilágosodás utáni filozófiai 
irányzatokra, hanem a különböző felekezetek is igyekeztek válaszokat adni a mo-
dern gondolkodás által felvetett kihívásokra.

Ameddig azonban Kant, Hegel, Schleiermacher vagy éppen Kierkegaard filo-
zófiai–teológiai gondolatrendszere inkább a protestantizmus modernizációjára 
volt nagy hatással – és voltak ezeknek a törekvéseknek nyilvánvaló elhajlásai is –, 
addig a katolikus modernizáció csak a XX. század második felében, az 1962–1965 
között zajlott II. Vatikáni Zsinat teológiai fordulata után következik be. X. Pius 
pápa Pascendi dominici gregis című, 1907-ben kiadott enciklikája, a modernizmus 
képviselőit még az egyház külső és belső ellenségeinek nevezi, olyanoknak, akik 
„megvetői lettek minden tekintélynek, türelmetlenek minden fék iránt: hamis lelkiismeret-
tel dolgozva mindent elkövetnek, hogy az igazság iránti tiszta buzgalomnak tulajdonítsák 
azt, ami egyedül a makacsság és a kevélység munkája.”31 Szűk fél évszázaddal később 
pedig a XII. Pius pápa által, 1950-ben kiadott apostoli levél, a Humani generis is 
elítélően szól a modern filozófiai és teológiai eszmékről.32

A XX–XXI. SZÁZAD SZAKRÁLIS TEREI ÉS KIHÍVÁSAI

A szekularizmus, szekularizáció fogalmát több értelemben is használhatjuk. 
Pozitív jelentésében a pluralista társadalom tagjai közötti különbségek tudatosí-
tására és az adott állam törvényeinek az elfogadására vonatkozik. Ennek a meg-
valósulását számos példával lehetne illusztrálni akár a mai világunkból, akár a 
történelmi tapasztalatainkból kiindulva. A szekularizmus ideológiája akkor válik 
veszélyessé, amikor a társadalom modernizálódása érdekében kinyilvánítja igényét 
az alternatív utak, erkölcsi-ideológiai normák vagy kifejezésmódok beolvasztására, 
alárendelésére, vagy ezek hiteltelenítésére.33 Maga a fogalom: a saecularisatio, a közép
kori latinban egy jogi szakkifejezésként volt alkalmazásban, és az egyházi tulajdon 
világiak részére történő átruházására használták. Modern kori, metaforikus 

31	 X. Pius 2016, 9.
32	 XII. Pius 2016.
33	 Rasmussen 2010, 339–352.

38

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



értelemben azt jelenti, hogy a politikai, társadalmi és kulturális élet kulcsfontos-
ságú területei átkerültek a „szent” területéről a „profán” térbe.34

1. A modern társadalom számára a vallás volt az a kiindulópont, amelynek alap-
jain és amellyel szemben meg tudta határozni önmagát. A XX. századi fasiszta és 
kommunista diktatúrák ezt a szembenállást a végsőkig fokozták, amennyiben az 
egyházakat igyekeztek teljesen kiszorítani a közéletből, a hívő magatartást vagy a 
vallásos eszmék terjesztését pedig szigorúan szankcionálták. Ugyanebben az idő-
ben a nyugat-európai liberális jogrend és a demokratikus társadalmak látszólag 
ugyan az értéksemlegességre törekedtek, miközben viszont egyre jobban háttérbe 
szorították a vallásos szemléletet. 

„A szekuláris értékek térnyerése – jegyzi meg Bognár Bulcsu kiváló tanulmánya –, meg-
kérdőjelezi a vallási világnézetek uralmát, és alkalmazkodásra kényszeríti, vagy kizárja őket 
a közbeszédből. [...] Természetesen a vallásos emberek nincsenek kizárva a nyilvános terekről, 
de jórészt a közbeszéd világi tartalma meghatározza az ottani diskurzus alapvető jellegét. 
Lényegében a vallásos egyéneknek félre kell tenniük alapvető meggyőződésüket, hogy egyen-
rangúan részt vegyenek a közbeszédben.”35 

A XX. század második felének keresztény konzervativizmusa pedig már többnyi-
re nem a tradicionális értékekhez, a krisztusi hagyományhoz vagy a felvilágosodás 
előtti világszemlélethez való visszatérést jelenti, hanem egy olyan modern eszme-
rendszernek a felvállalását, amelynek alapja a szekuláris társadalmi normáknak 
való megfelelés, illetve azoknak a vallásos megnyilvánulásoknak a rekultivációja, 
amelyek leginkább az első világháború előtti korszakra voltak jellemzőek. 

A XX. század végének, XXI. század elejének társadalmában azonban ezek a 
viszonyok kezdenek megváltozni. A szekularizmus ideológiája nem képes már ki-
zárólagosan uralni a köztereket, hiszen nincsenek minden tekintetben afféle legi-
tim közterek, amelyek például a múlt század közepén még léteztek. Az állam, a 
különböző ideológiák, tudományos nézőpontok vagy technológiai szempontok is 
csak egy-egy szeletét képesek lefedni a közéletet foglalkoztató problémáknak. Az 
információgazdagság, az egyéni választási lehetőségek exponenciális kibővülése, 
a közbeszéd diffúz jellege és az egymással párhuzamosan vagy egymás részhal-
mazaként létrejövő szociális közösségek – a nagyfokú individualizáció és az alul-
ról szerveződő kezdeményezések következményeként – olyan egyenrangú fóru-
mokat hoznak létre, amelyek helyet adnak a különböző vallásos nézőpontok legi-
tim megjelenítésének és képviseletének még a közömbös vagy ellenséges 
társadalmi platformokon is. „Ha a posztmodern nézőpont helyes, akkor a szekularizmus 

34	 Mendes-Flohr 2024, 1.
35	 Bognár 2024, 3.

39

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



mint ideológia csupán egy a sokféle perspektíva közül, nem pedig maga a metanarratíva”36 
– jegyzi meg T. Austin Lacy. És valóban, a XXI. században a vallásos tevékenysé-
geknek bizonyos szempontból ugyanolyan létjogosultsága van, mint bármelyik 
nem szakrális alapon szerveződő társadalmi csoport megnyilvánulásának, még 
akkor is, ha az állam, a kereskedelmi média, a tudományos kutatás vagy a felsőok-
tatás által uralt terekre ez kevésbé jellemző.

2. Jürgen Habermas, a XX. század második felének egyik legismertebb európai 
filozófusa a XXI. századot a posztszekuláris társadalom századaként nevezi meg. 
Az 1900-as évek utolsó évtizedeiben – Habermas nézőpontjából – véget ért a mo-
dernizmusnak az a felvilágosodás ideológiájában gyökerező korszaka, amikor a 
vallásos szemléletre egy eltűnőben lévő, az emberek által egyre kevésbé igényelt 
és a mindennapi élet perifériájára szorult jelenségként tekintettek, napjainkban 
pedig egyre sürgetőbbé válik egy olyan társadalmi konszenzus kialakítása, amely-
nek alapvető sajátosságai közé tartozik a keresztény értékrend reális alternatíva-
ként való elfogadása. A vallásos emberek – adófizető polgárok – ugyanis, saját vi-
lágfelfogásuk és morális meggyőződéseik propagálására és érvényesítésére éppen 
olyan jogokkal kell rendelkezzenek, mint más csoportok a társadalmon belül, be-
leszólásuk tehát az adott állam politikai, kulturális, szociális és oktatási ügyeibe 
a demokrácia viszonyai között pontosan annyira szükséges és elvárható, mint 
akármelyik helyi vagy globális közösségnek, érdekszövetségnek. 

„A tolerancia elvét csak akkor sikerül megszabadítani a gőgös eltűrés gyanújától – állapítja 
meg Habermas –, ha a szembenálló felek egyenrangúként jutnak kölcsönös egyetértésre. [...] 
Azok a szekuláris polgárok, akik azzal a fenntartással fogadják polgártársaikat, hogy ezek 
vallásos szellemi beállítottságuk miatt modern kortársakként nem vehetők komolyan, vissza-
esnek egy puszta modus vivendi szintjére, és ezzel elhagyják a közös állampolgárságon alapu-
ló elismerés bázisát.”37

Habermas gondolataihoz kapcsolhatóan Volker Kaul a szekuláris társadalmi és 
állami berendezkedés több olyan aspektusát is megnevezi, amelyik posztszeku-
láris nézőpontból súlyos kritika alá vehetők: például azt, hogy egy szekuláris tár-
sadalomban a semlegesség védelmének jelszavával az állam mindenféle vallásos 
megnyilvánulást kitilt a közszférából, megfosztva vallásos polgárait identitásuk 
felvállalásának szabadságától és a szekuláris polgárokkal való egyenjogúságuk-
tól. Emellett a szekuláris állam nem ismeri (el) az emberek közötti vallási vagy 
kulturális különbségeket, hiszen a törvényhozásában és a társadalmat érintő 

36	 Lacy 2007, 69. 
37	 Habermas 2008, 53–54.

40

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



döntéseiben nincs tekintettel a különböző közösségek normarendszerére, etikai-
filozófiai doktrínáira.38 

Egy hasonló kontextusban, a modernitás ideológiai pozícióira reflektálva 
Charles Taylor és Gregor McLennan a szekularizmus négy olyan egymással 
szorosan összefüggő aspektusát emeli ki, amely ennek a világról való gondolkodás 
egészét átfogó paradigmának a több évszázados kibontakozásában és militáns 
terjeszkedésében tetten érhető. Ezek a sajátosságok a következők: a) Isten szám-
űzése az emberi életre, az élet céljaira vonatkozó egzisztenciális meghatározások-
ból; b) a humanista fordulat egyedüli érték-alternatívaként való propagálása; 
c) annak az elfogadtatása, hogy a vallásos hit az emberi törekvéseknek csak egy 
periférikus jelensége és d) egy olyan fejlődéselvű világkép hangsúlyozása, amely-
ben a vallás a tudománnyal, a technológiai forradalommal és a racionalizmussal 
szemben fokozatos térvesztésre van ítélve.39 Ugyanakkor, amint azt McLennan 
egy tanulmányában megállapítja: 

„a posztmodern terminushoz hasonlóan a posztszekularizáció sem kimondottan szekulariz-
mus-ellenességet feltételez, vagy olyasvalamit, ami a szekularizáció után, esetleg ahelyett érvé-
nyesül. Sokak számára a posztszekularista kiindulópont a szekularizáció koncepciójára való 
egyszerű rákérdezést és válaszkeresést jelenti, a modern gondolkodás problematikájának, 
a »hit vagy célszerűség« kérdésének újratárgyalását.”40 

Ebből kiindulva fel kell ismernünk, hogy a hit vagy a hitetlenség nem annyira 
egyik vagy másik elméleti koncepció elfogadásán vagy elutasításán múlik, hanem 
inkább az isteni kegyelem, valamint az egymástól különböző személyes tapaszta-
latok és erkölcsi irányultságok eredményének tekinthető.41

A Habermas által posztszekuláris társadalomnak nevezett XXI. századi való-
ságban megvan tehát a lehetősége a különböző vallási nézőpontok és a szakrális 
világkép kiteljesedésének, viszont ez nagy kockázatokat is rejt magában. A közös-
ségi terek alulról szerveződő, individualizált világában a hit és a transzcendens 
szemlélet óriási kihívások előtt áll. Az intézményes kereszténység ugyanis, mely-
nek infrastrukturális adottságai még megvannak, a XX. században annyira a tár-
sadalmi élet peremére szorult, hogy legtöbbször nem képes vezető szerepet vállal-
ni saját értékeinek világi képviseletében, valamint a hívő emberek hatékony tá-
mogatásában és integrálásában. A több évszázados szembenállás következtében 
meggyengült egyházak, vallási közösségek nem mindig tudnak lépést tartani a 
szociális, gazdasági és ökológiai kihívásokkal, a virtuális tér kibontakozásának 

38	 Kaul 2010, 266.
39	 Taylor 2009; Mc Lennan 2010, 627–647.
40	 Mc Lennan 2007, 59.
41	 Vö. Taylor 2009, 627–647.

41

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



gyorsuló ütemével, azokkal a – sokszor ellentmondásos – folyamatokkal, amelyek 
a változó társadalom, a technológiai fejlődés miatt globális szinten bekövetkeztek. 
Persze, azt sem szabad figyelmen kívül hagyni, hogy a keresztény egyházban a 
több évszázados felekezeti elkülönülés lényegében egyik oka volt a szekularizáci-
ónak és a szekularizált társadalmi szemlélet fennmaradásának.42

3. A XXI. században a profán terek szakralizálódása és a kultikus terek részben 
megtörtént deszakralizálódása következtében – amely például nyitottá tette a 
középkori katedrálisokat a különböző kulturális tevékenységek, nem hívő 
csoportok vagy a turizmus felé – a vallásosság is átalakult, hiszen a keresztény 
világkép központjai: a templomok és egyházi hivatalok elveszítették a korábban 
betöltött centrális szerepüket. Ezek a változások azonban többnyire nem a vallásos 
meggyőződés hanyatlását eredményezték, hanem a közösségi tevékenységek új 
formáinak megjelenését, felekezeti kötöttségeken belül és kívül: mediatizált 
események, a kortárs képzőművészet, zene és irodalom felhasználása a rituális 
tevékenységekben, virtuális igehirdetés, internetes jelenlét, karizmatikus 
csoportok, új vallásfilozófiai irányzatok létrejötte. 

Az Isten és ember közötti kapcsolat XXI. századi újraértelmezését szorgalma-
zó törekvések közül, egyetlen példát kiemelve, megemlíthető az a keresztény szem-
pontú filozófiai irányultság, amely Isten emberré válását és kereszthalálát, vagyis 
a krisztusi áldozatot egy kozmikus érvényű isteni terv részének tekinti, amellyel 
a bűnbocsánatot és a megváltást nemcsak az emberre, hanem a teremtés minden 
alkotóelemére, az élő és élettelen természetre is kiterjeszti. Ez a kereszténység egy 
olyan formája, amely határozottan túl kíván lépni az egyházi kötöttségeken, és fel 
akarja újítani kapcsolatát a szakrális hagyomány valamennyi misztikus dimen
ziójával, származástól függetlenül: 

„Nagypéntek elsősorban Krisztus halálához kötődik. A keresztrefeszítésről szóló narratíva 
számos beszámolójában az ember Krisztus halála áll a középpontban, de egy mélyebb vizsgá-
lat azt sugallja, hogy ez valójában nem egy antropocentrikus történet, hanem egy olyan csele-
kedet, amelyben az egész teremtés érintett. […] Krisztus szenvedése a kereszten az egész terem-
tés javára szolgál minden időben.”43

A keresztény ember – ebben az értelemben – a világ minden elemében társra talál, 
minden élettelen tárgyban, élőlényben és történésben a teremtés csodáját fedezi 
fel. A kereszténység mint krisztusi közösség pedig az egész Földet magában fog-
laló kozmológiában képzelhető el, amely integrálni tud minden hitvallást és min-
den ideológiát. A szertartásokra és rítusokra épülő hagyomány, az „egyházi 

42	 Bognár 2024, 1–18.
43	 Craith et al. 2024, 306–307. 

42

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



kereszténység” helyett, amely nem volt képes arra, hogy szimbolikusan integrálja 
a különböző filozófiai-teológiai törekvéseket, ez a szemlélet kiterjeszti a jézusi 
szeretetparancsot az összes élőlényre, a földi természet és a világ minden létező-
jére. Az emberi civilizáció és történelem alakulását, és különösképpen ennek je-
lenkori állapotát pedig betegségként értékeli, amely a mi helyett az én érdekeit 
tartja fontosnak: 

„amikor Jézus azt parancsolja nekünk, hogy szeressük felebarátainkat, akkor nem csak embe-
ri felebarátainkra gondol; hanem az összes állatra, madárra, rovarra és növényre, akik között 
élünk. […] Nem foglalkozunk a természettel. »Magunkhoz beszélünk. Nem beszélünk a folyó-
val, nem hallgatunk a folyóra. Megszakítottuk a nagy beszélgetést [és] összetörtük az univer-
zumot«.”44

Ez a szakrális ökofilozófia nyilvánvalóan közel áll a XXI. századi ember gondol-
kodásához, és a kortárs művészettől sem idegen. A keresztény szemlélet kozmikus 
egységét azonban – bármennyire is törekszik a különböző vallási és szakrális irá-
nyultságok integrálására – képtelen kiteljesíteni. Amellett ugyanis, hogy az em-
beri gondolkodás alapjaiban plurális, a hit pedig individuális természetű, a ha-
gyománnyal és vallási irányzatokkal szembeni önmeghatározás már egymagában 
is a kereszténység egy részének kizárásával indít. Hiszen nemcsak a tradicionális 
egyházak napjainkban működő közösségi szerveződéseit, de – szakrális értelem-
ben – minden hívőt elutasít, aki a történelem folyamán nem ezt a szemléletet kép-
viselte. Másrészről pedig jogosan felvethető a kérdés, hogy amennyiben a történe-
lem különböző vallási irányzatait és szövegeit egyaránt szakrális eredetűnek te-
kintjük, vajon az emberiség egymástól eltérő transzcendentális élményei és 
tanításai mind Istentől erednek-e, és ha ezt el is fogadnánk, akkor vajon nem let-
tek-e kompromittálva a gonosz evilági erői által? Ilyen értelemben a „kozmikus 
kereszténység”, amely ugyan saját hatókörét térben és időben mindenre és min-
denkire kiterjeszteni igyekszik, megmarad egy alternatív filozófiának.  

A kozmoszról, a teremtett világról és az élőlények egymásra utaltságáról ha-
sonló gondolatokat találhatunk Ferenc pápa Laudato Si` című, 2015-ben kiadott 
enciklikájában is. Ferenc pápa enciklikája már a bevezető gondolataiban utal 
VI. Pál pápára, aki 1971-ben az emberiség bűneként hivatkozik a természet
rombolásra, és II. János Pál pápára, aki egy 2001-es katekézisében globális ökoló-
giai megtérésre szólította fel a világ népeit. 45 A Laudato Si` a Földről – Assisi Szent 
Ferenc szellemében – mint egy élő organizmusról, szakrális egységről beszél, amely 
a bűn által a teremtés kezdeti tökéletességéből a pusztulás és szenvedés állapotá-
ba került: 

44	 Craith et al. 2024, 306–307.
45	 Ferenc 2015, 6–7.

43

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA



„Abban a hiszemben nőttünk fel, hogy birtokosai és urai vagyunk, és fel vagyunk hatalmazva 
arra, hogy kizsákmányoljuk. Az erőszak, mely a bűn által megsebzett emberi szívben lakozik, 
azokban a betegségtünetekben is megnyilvánul, amelyeket a talajban, a vízben, a levegőben és 
az élőlényeken észlelünk. Ezért a legelhagyatottabb és legsanyargatottabb szegények közé so-
rolhatjuk a mi elnyomott és elpusztított Földünket, amely »sóhajtozik és vajúdik«.”46

A keleti ortodox egyház vezetőjét, Bartolomaiosz pátriárkát idézve, Ferenc pápa a 
bolygó tartalékainak a mértéktelen kizsákmányolását és az élővilág pusztítását 
„a teremtés elcsúfításának” nevezi, figyelmeztetve arra, hogy ez egy olyan kérdés, 
amely feltétlenül szükségessé teszi a környezetrombolásban való személyes rész-
vétel belátásának és a bűnbánatnak a szükségességét is a XXI. századi ember szá-
mára. Határozottan elutasítja azt a szekuláris álláspontot, politikai vagy filozófiai 
szemléletet, amely a modern társadalomban megtűrt szubkultúrának tekinti a 
vallásokat, a több ezer éves keresztény hagyományt pedig a maga gazdagságával 
sokszínűségével, kozmológiai és ökofilozófiai megállapításaival irrelevánsnak te-
kinti vagy az irracionalitás területére száműzi. 

A Teremtés könyvére utalva a pápai enciklika az emberi létezés három, egymást 
meghatározó kapcsolatának – az Istennel, az embertársainkkal és a természettel 
való összhangnak – a lerombolásáról beszél, amely a bűn miatt a világban meg-
romlott. Mindez abból a törekvésből fakad, hogy az ember saját korlátozottságát 
megtagadva el akarta foglalni a Teremtő helyét, az élő és élettelen világ gondozá-
sa helyett pedig minden létezőt saját céljai elérésének eszközeként használt.47 El-
utasít azonban minden olyan érvet, amely önmagában csak az állat- és növény
világ vagy a környezet védelmét szorgalmazza, és nincs tekintettel az emberiség 
kiszolgáltatottjaira, nincs benne aggódás és együttérzés az emberekért.48 

Mindebből pedig – ha valamiféle következtetést szeretnénk levonni – elsősor-
ban nem az a kézenfekvő, hogy az Istenbe vetett hit és a vallásosság a folyamatos 
kiteljesedés és visszaszorulás ciklusai révén, összhangban a társadalom állandó 
változásaival, mindig egyfajta kényszerpályán mozgott, hanem hogy a pesszimista 

46	 Ferenc 2015, 6–7.
47	 „A világegyetem úti célja Isten teljessége – állapítja meg az enciklika – amelyet a feltámadt Krisztus, 

az egyetemes kibontakozás tengelye már elért. Ezzel egy újabb érvet sorakoztattunk fel arra, hogy el-
utasítsuk az emberi lény bármiféle zsarnoki és felelőtlen uralmát a többi teremtmény felett. A  többi 
teremtmény végcélja nem mi vagyunk. Mindnyájan velünk együtt és rajtunk keresztül a közös végcél 
felé haladnak, ez pedig Isten, a maga transzcendens teljességében, ahol a feltámadt Krisztus átölel és 
megvilágít mindent. Az értelemmel és szeretettel felruházott embernek ugyanis, akit Krisztus teljessége 
vonz, az a feladata, hogy minden teremtményt visszavezessen Teremtőjéhez. […] Amikor tudatosítjuk 
magunkban, hogy Isten tükröződik vissza mindenben, ami létezik, vágy ébred szívünkben, hogy imád-
juk az Urat minden teremtményéért és minden teremtményével együtt.” I. Ferenc 2015, 51; 54.

48	 „Ha az ember nem ismeri el a maga valóságában egy szegény, egy emberi magzat, egy fogyatékkal élő 
személy értékét – hogy csak néhány példát említsünk –, aligha fogja meghallani magának a természet-
nek a kiáltását. Minden összefügg mindennel.” I. Ferenc 2015, 71–72.

44

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD



jóslatokkal ellentétben a keresztény szemlélet immár több mint két évezrede min-
dig hatékony válaszokat tudott adni az ember transzcendencia-szükségletére, képes 
volt az állandó megújulásra, és reflektál a modern társadalom kihívásaira is. Ez a 
megújulás pedig nem az önmegtagadáson, a régi rend felszámolásán és a radikális 
forradalmi újratervezés gesztusain múlik, hanem egy olyan belső újrateremtődés 
eredménye, amely a krisztusi hagyományból, valamint a hit egyéni és közösségi 
megnyilvánulásainak tradicionális és modern formáiból meríti erejét. A történelem 
folyamán, ehhez hasonlóan egyetlen ideológia vagy filozófiai-teológiai irányultság 
sem volt képes arra, hogy a sokféle külső és belső konfliktus és meghasonlottság el-
lenére, globális szinten, a világ és a társadalom alakulását meghatározóan befolyá-
soló erőként, évezredekig fennmaradjon. Ha tehát a kereszténység úgy változik, hogy 
mindig vissza tud térni a krisztusi alapokhoz, meg tudja őrizni önazonosságát, ez 
végső soron elég erős érv amellett, hogy valóban a Szentlélek vezeti az egyházat.

IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Arnold, Matthew. 1888. The study of poetry. In Essays in Criticism: Second Series, pp. 1–55. 
London and New York: Macmillan and Co. 

Bognár, Bulcsu. 2024. Hybrid social spaces and the individualisation of religious experience 
in the global North: Spatial aspects of religiosity in postmodern society. Religions 15 
(2): 241. https://doi.org/10.3390/rel15020241. 

Bradley, Albert Cecil. 1884. The Study of Poetry: A Lecture. London és Cambridge: Macmillan 
and Co. 

Buber, Martin. 1994. Én és Te. Budapest: Európa Kiadó. 
Callison, Jamie. 2023. Modernism and Religion: Between Mysticism and Orthodoxy. Edinburgh: 

Edinburgh University Press. 
Eliot, T. S. 1932. Religion and literature. In Selected Prose of T. S. Eliot. Szerkesztette Frank 

Kermode, pp. 97–106. London: Faber and Faber. 
Ferenc pápa. 2015.  Laudato Si’  kezdetű enciklikája közös otthonunk gondozásáról. 

Fordította Tőzsér Endre. Budapest: Szent István Társulat. 
Gadamer, Hans-Georg. 2003. Igazság és módszer: Egy filozófiai hermeneutika vázlata. 

Fordította Bonyhai Gábor. Budapest: Osiris Kiadó. 
Habermas, Jürgen. 2008. A szekularizáció dialektikája. Fordította Éva Karádi. Magyar 

Lettre Internationale 7 (4): 51–54. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2024. Vázlatok a vallásról és a szeretetről. In A tiszta ész: 

Válogatott írások. Fordította Révai Gábor. Magyar Elektronikus Könyvtár. Online 
elérhetőség: https://mek.oszk.hu/01300/01325/html/01.htm (hozzáférés: 2024–07–05). 

Heidegger, Martin. 2003. A physis lényegéről és fogalmáról. In Útjelzők, pp. 225–282. 
Fordította Vajda Károly. Budapest: Osiris Kiadó. 

János evangéliuma. 2006. In Biblia, pp. 1190–1216. Fordította Gál Ferenc et al. Budapest: 
Szent István Társulat. 

45

KERESZTÉNYSÉG, TÁRSADALOM, FILOZÓFIA

https://doi.org/10.3390/rel15020241
https://mek.oszk.hu/01300/01325/html/01.htm


Jókai, Mór. 1896. A jövő század regénye. II. rész. In Jókai Mór összes művei. Nemzeti kiadás, 
LIII. kötet. Budapest: Révai Testvérek Kiadása. 

Kant, Immanuel. 1980. A vallás a puszta ész határain belül és más írások. Fordította Vidrányi 
Katalin. Budapest: Gondolat Kiadó. 

Kant, Immanuel. 2004. A gyakorlati ész kritikája. Fordította Papp Zoltán. Budapest: Osiris 
Kiadó. 

Kant, Immanuel. 2009. A tiszta ész kritikája. Fordította Kiss János. Budapest: Atlantisz 
Kiadó. 

Kaul, Volker. 2010. Introduction. Philosophy & Social Criticism 36 (3–4): 265–280. 
Kierkegaard, Søren. 1993. A halálos betegség. Fordította Rácz Péter. Budapest: Göncöl Kiadó. 
Kierkegaard, Søren. 1998. A keresztény hit iskolája. Fordította Hidas Zoltán. Budapest: 

Atlantisz Kiadó. 
Lacy, T. Austin. 2007. The decline of the secular university. International Journal of 

Educational Advancement 7 (1): 68–70. https://doi.org/10.1057/palgrave.ijea.2150047. 
McLennan, Gregor. 2007. Towards postsecular sociology? Sociology 41 (5): 857–870. https://

doi.org/10.1177/0038038507080441. 
McLennan, Gregor. 2010. Uplifting unbelief. New Blackfriars 91 (1036): 627–645. https://

doi.org/10.1111/j.1741-2005.2010.01394_1.x. 
Mendes-Flohr, Paul Robert. 2024. Secular religiosity: Heretical imperative, Jewish 

imponderables. Religions 15 (6): 725. https://doi.org/10.3390/rel15060725. 
Nic Craith, Mairéad, Ullrich Kockel, Mary McGillicuddy, and Amanda Carmody. 2024. 

Mystic Christianity and cosmic integration: On a pilgrim trail with John Moriarty. 
Religions 15 (3): 307. https://doi.org/10.3390/rel15030307. 

Pásztori-Kupán, István. 2010. Mindnyájan egybehangzóan tanítjuk. Az óegyház dogmatörténete. 
Kolozsvár: Egyetemi Műhely Kiadó. 

X. Pius pápa. 2016. Pascendi Dominici Gregis: A modernizmus ellen. Budapest: Kapisztrán 
Szent János Kiadó. 

XII. Pius pápa. 2016. Humani Generis: Néhány hamis véleménnyel kapcsolatban, amelyek azzal 
fenyegetnek, hogy aláássák a katolikus tanítás alapjait. Budapest: Kapisztrán Szent János 
Kiadó. 

Püsök, Sarolta. 2010. Søren Kierkegaard teológiájának súlypontjai. Kolozsvár: Egyetemi 
Műhely Kiadó. 

Rasmussen, David M. 2010. Conflicted modernity: Toleration as a principle of justice. 
Philosophy & Social Criticism 36 (3–4): 339–352. https://doi.org/10.1177/0191453709358843. 

Schleiermacher, F. D. E. 2000. A vallásról: Beszédek a vallást megvető művelt közönséghez. 
Fordította Gál Zoltán. Budapest: Osiris Kiadó. 

Taylor, Charles. 2009. Foreword: What is secularism? In  Secularism, Religion and 
Multicultural Citizenship, Szerkesztette Geoffrey Brahm Levey and Tariq Modood, pp. 
11–23. Cambridge: Cambridge University Press. 

Tonning, Erik. 2014. Modernism and Christianity. Basingstoke: Palgrave Macmillan. 
Vincze, Krisztián. 2014. Hegel vallásfilozófiája és Hegel Krisztusa. Athanasiana 38: 70–84.

46

SZILVESZTER LÁSZLÓ SZILÁRD

https://doi.org/10.1057/palgrave.ijea.2150047
https://doi.org/10.1177/0038038507080441
https://doi.org/10.1177/0038038507080441
https://doi.org/10.1111/j.1741-2005.2010.01394_1.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-2005.2010.01394_1.x
https://doi.org/10.3390/rel15060725
https://doi.org/10.3390/rel15030307
https://doi.org/10.1177/0191453709358843


AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN
EGYETEMISTÁK KOHERENCIAÉRZETÉNEK VIZSGÁLATA

Onika Orsolya & Tódor Imre 
Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem / Sapientia Hungarian University of Transylvania

Csíkszereda / Miercurea Ciuc (RO)
onikaorsolya@uni.sapientia.ro & todorimre@uni.sapientia.ro

Title: The Light of Meaning in the Shadow of Anxiety: An Examination of University 
Students’ Sense of Coherence

Abstract: The aim of this study is to assess the well-being of active students at the 
Sapientia Hungarian University of Transylvania through the application of Antonovsky’s 
salutogenic model. Students’ Sense of Coherence (SOC) and existential anxiety (EAQ) 
were measured quantitatively in order to examine their role in coping with everyday 
stressors, as well as their contribution to psychological and existential well-being. The 
results indicate that a higher sense of coherence not only supports students in managing 
daily challenges but is also associated with greater existential engagement, suggesting that 
an integrated perception of life’s meaning and purpose can enhance resilience. Theoretical 
perspectives from logotherapy and existential analysis provide a broader interpretive 
framework for understanding these findings, emphasizing the significance of meaning, 
responsibility, and personal accountability in fostering well-being among students. These 
insights are particularly relevant for the design and implementation of student support 
programs and mental health interventions within higher education contexts, highlighting 
practical pathways to promote both psychological and existential resilience.

Keywords: salutogenic model; sense of coherence; anxiety.

1. BEVEZETÉS

Századunk kultúrájának egyik központi problémája a személyiség, valamint az em-
beri individuum helye és szerepe a világban. A probléma jogos felvetését Martin 
Heidegger, a modern egzisztencializmus kiemelkedő alakja tematizálja, aki rámu-
tat arra, hogy bár a jelenkor többet tud az emberről, mint valaha, ugyanakkor soha 
nem volt ennyire bizonytalan abban, mit is jelent ez a tudás.1

Ha rövid kitekintést teszünk az elidegenedés világnézeti-etikai szféráira, azt lát-
hatjuk, hogy a létezés végső kérdései, mint a halandóság, az értelmesség és a szabadság 
kezdetektől fogva úgy az irodalom, mint a filozófia fő témái közé tartoznak. Mi-
közben a filozófiában Heidegger joggal vetette fel Ki az ember? kérdését, és helyesen 

1	 Heidegger 1991, 209.

47

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.04

mailto:onikaorsolya@uni.sapientia.ro
mailto:todorimre@uni.sapientia.ro


megállapította azt is, hogy az ember jelenvalóléte mindig faktikusan egzisztál; 
vagyis „hogy van, és olyan létezőként van, amelynek lenni-tudva lennie kell” – addig az 
ember hangulata sokszor elzárja e létbe vetettség érzését, és a jelenvalólét az akár-
ki-lét (das Man) állapotába menekül.2 Ezt az állapotot nevezi a filozófus az elszige-
telt világban-benne-létnek, amikor is az ember otthontalanság érzése a szorongás 
aldiszpozicíójában mutatkozik meg. Később Yalom úgy értelmezi Heidegger meg-
látásait, hogy a halál tudatát az alacsonyabb létformából a magasabb létformába 
való átlépés ösztönzőjének tekinti.3 Tehát a hétköznapokat, amikor az ember a 
tárgyak világában elveszik, létezést felejtő diszpozíciónak tekinti; ezzel szemben a 
létezés tudatában levő diszpozícióban az egyén tudatában van saját létezésének. Ezt 
a diszpozíciót ontológiai létformának nevezi, hiszen ez lesz az az állapot, amikor 
az egyén saját felelőssége tudatában képes megváltoztatni önmagát. 

A filozófiai tanokkal párhuzamosan a mélylélektan is rohamosan érdeklődni 
kezd az ember lénye felől. A kettő közötti különbség abban áll, hogy a mélylélek-
tan számára a kérdésfeltevés így hangzik: „Hogyan válik az egyéni ember emberré?” 
– vagyis esetében az embert nem mint létezőt, hanem mint a valamivé válót próbál-
ja megragadni. Tehát amíg az egzisztencia-filozófia a logika irányából közelít, addig 
a mélylélektan ontogenetikus megközelítéssel próbálja feltárni az emberi létezőt.

Az emberi elidegenedés tekintetében szükségszerűen beszélni kell a világiro-
dalom remekműveiről is, ahol lépten-nyomon felbukkan a szorongás mint az ember 
ontológiai létállapota. Elégséges megemlítenünk a híres Hamlet monológot – „Lenni 
vagy nem lenni?”4 –, amely képes szorongást kelteni az emberiségben a semmi, vagy 
keresztény kifejezéssel élve az örök halál félelmeitől. Folytathatnánk a sort Dante 
pokol-szimbólumaival,5 amelyek a középkori keresztény világkép bűneit tárják az 
olvasók elé, de megemlíthetjük akár Michelangelo prófétáit és szibilláit is,6 akik 
egyöntetűen az értelmetlenség miatti aggodalom szimbólumaivá válnak. 

Viktor E. Frankl osztrák neurológus és pszichiáter, négy koncentrációs tábor 
túlélője, a III. Bécsi Pszichoterápiás Iskola megalapítója, valamint a logoterápia 
és egzisztenciaanalízis kidolgozója az embert úgy definiálja mint sokféleség az egy-
ségben, amely minden egységessége ellenére sokféle dimenzióban teljesedik ki. 
Egzisztenciális frusztrációnak nevezi mindazokat a helyzeteket, amikor az egyén 
kétségbeesetten kérdőre vonja saját létének értelmét, ugyanakkor felhívja a 

2	 Heidegger 2007, 320-321.
3	 Yalom 2023, 46-47.
4	 Shakespeare 1886, 89.
5	 Dante 2011. A műben fellelhető legfontosabb szimbólumok a következők: az erdő, a vadállatok, 

Vergilius, a pokol kapuja, a pokol szerkezete és Lucifer. 
6	 Gondoljunk például Delphoit szibillára, akit a „világ köldökének” tekintettek, mivelhogy spi-

rituális kötelékként szolgált a jelen–jövő, valamint istenek–emberek között. Mindazonáltal, 
hogy Apollón istentől elfelejt örök fiatalságot kérni a végeérhetetlen élete mellé, ezer éven 
keresztül értelmetlenül járta a világot homályos jóslataival. vö. Barreto és Oliveira 2006. 

48

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN



figyelmet arra is, hogy a hétköznapokban az egyénnek folyamatos kihívásokra, 
feszültség-adagokra7 van szüksége ahhoz, hogy elkerülje a megkönnyebbülés-
patológiáját. Meglátásai szerint a mai embert egyre inkább elnyeli az egzisztenciális 
vákuum, s mindazonáltal fejest ugrik a konformizmus csapdájába.8

Aaron Antonovsky (1923–1994) amerikai-izraeli szociológus munkája során 
megfigyeli, hogy amíg egyes emberek könnyebben, addig mások nehezebben vál-
nak a konformizmus áldozataivá. Mindez magában hordozza azt is, hogy amíg 
egyesek könnyedén, addig megint mások nehezebben betegszenek meg. Mind-
azonáltal, hogy Antonovsky a jelenséget értelmezni próbálja, új perspektívát alkot, 
amelyet salutogenetikus modellnek nevez. A modell lényege abban áll, hogy az 
egészségfejlesztés ezidáig történő patogenetikus megközelítését felváltja az Anto-
novsky által javasolt salutogenetikus szemlélet. 1992-ben, amikor a koppenhágai 
WHO szemináriumán Antonovsky ismerteti modelljét, történelmi fordulat kö-
vetkezik be: a kutatások fókusza a betegségek eredetéről az egészségre és annak 
fenntartására összpontosul.9 

Jelen dolgozat célja a Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem aktív hall-
gatóinak jólléti felmérése az Antonovsky által megalkotott salutogenetikus modell 
gyakorlatba ültetése révén. A hallgatók koherenciaérzete mellett az egzisztenciális 
szorongás mérésére szolgáló EAQ teszt lehetőséget biztosít a jóllét további 
dimenzióinak feltárására. Az eredmények értelmezéséhez tágabb elméleti keretet 
nyújtanak a logoterápia és az egzisztenciaanalízis értelemközpontú megközelíté-
sei, amelyek az élet feladatjellegét, a helyzetek egyedi értékeit és a felelősségválla-
lás szerepét hangsúlyozzák.

2. VIKTOR FRANKL ÉS AARON ANTONOVSKY

Az 1900-as évek második felében az SOC-skála érthetőség és kezelhetőség dimenzi-
ói mellett Antonovsky gondolkodásában egyre erőteljesebbé válik az értelmesség 
dimenziójának beiktatása. Mivel az első két dimenzió elemei már az 1979-es definí-
ciókban is jelen voltak, így a próbateszt eredményeinek kielemzésekor Antonovsky 
hiányosságot érzékel. Ebben az időperiódusban Antonovsky is olvassa Viktor 
Frankl írásait. Úgy gondolja, hogy Frankl elméletei segítséget nyújtanak számára 

 7	 E feszültség-adagok biztosítják az ember noodinamikáját, amely az emberi lét dinamikus aspek-
tusára utal. A szó a görög nous (értelem, szellem), valamint dynamis (erő, energia) összeolva-
dásából jön létre, és egy belső feszültségre utal, amely az aktuális helyzet és a megvalósítandó 
értelem közötti különbségből fakad.  

 8	 Frankl 2015, 15-23.
 9	 Eriksson és Lindström 2008.

49

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN



is a SOC-skála kialakításában. Később Antonovsky úgy vélekedik, hogy az értel-
messég tulajdonképpen egy motivációs erőnek a biztosítására szolgál.10 

Frankl áttörése a szellem felé akkor következik be, amikor Max Scheler főmű-
vét tanulmányozza három éven keresztül. Scheler művében hangsúlyozza, hogy 
a személy „ész-személy”, aki mindig ésszerű és törvényeket követő logikai alany. 
A személyt soha nem szabad dolognak vagy szubsztanciának tekinteni; a személy 
az „át-élés közvetlenül átélt egysége.”11 E művet tanulmányozva Frankl elvetette a 
monizmus, naturalizmus, szociologizmus és pszichologizmus felfogásait. Mind-
ezeket a tanokat Frankl Schelertől tanulva redukcionizmusnak nevezte, amikor a 
tulajdonképpeni ember a szubhumánum síkjára vetítődik. A Frankl által megalko-
tott logoterápia és egzisztenciaanalízis elsősorban Scheler és Jaspers filozófiájába 
gyökerezik, amelyet az értelem és logosz dimenziója miatt értelemközpontú huma-
nisztikus-, valamint egzisztenciális pszichoterápiának tekinthetünk.12

Több koncentrációs tábor túlélőjeként Frankl megállapítja, hogy az élet értelme a 
krízis helyzetekben is fellelhető; míg Antonovsky az Izraelbe emigrált II. világ
háborút túlélt nők jó egészségi és mentális állapotát vizsgálja. Mindketten az em-
bert mint a méltósággal rendelkező szubjektumot állítják a középpontba. 

Frankl elméletének három alappillére az értelem akarása, az élet értelme, vala-
mint az akarat szabadsága, amely szembemegy az ember determinisztikus felfo-
gásával. E szabadság maga után vonja az egyén felelősségét, valamint lehetőséget 
ad arra, hogy az ember fenomenológiailag értelmezze saját létezését. Antonovsky 
a salutogenetikus modell kapcsán írt tanulmányában arra a következtetésre jut, 
hogy: „A kérdésnek mindig van egy morális oldala is: elfogadhatatlan az, hogy egy komp-
lex emberi lényt bármilyen betegségben is szenved, patológiával vagy fogyatékossággal 
azonosítsunk.”13 Ezen a ponton szoros összefüggést találunk Frankl álláspontjával, 
aki határozottan tiltakozik az ember tárgyiasítása ellen. Számára lehetetlennek 
bizonyul az, hogy az ember elveszítse legnagyobb értékét, amely az ő személyes 
emberi méltósága.14

Míg a jelenkor embere számára az értelmes élet megélését felváltja a gyönyör 
hajszolása, Frankl holokauszt túlélőként megkülönböztet elkerülhető és elkerül-
hetetlen szenvedést. Az elkerülhetetlen szenvedéssel szemben a legemberibb ma-
gatartás annak elfogadásában áll. Tehát Frankl olvasatában az értelem egy transz-
szubjektív szinten létező „implicit értelem”, amely az emberen kívül létezik. Ebből 
következik, hogy az értelmet objektív módon létező, viszont szubjektív módon 
beteljesíthető jelenségként emlegeti.15 

10	 Vinje et al. 2022, 36.
11	 Scheler 1979, 561-562.
12	 Sárkány 2023, 28-29.
13	 Antonovsky 1996, 13-14.
14	 Frankl 2015, 55.
15	 Sipowicz et al. 2022.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

50



Frankl értelmezésében a betegség és a szenvedés nem azonos fogalmak. Az 
ember szenvedhet anélkül, hogy beteg lenne; és lehet beteg anélkül, hogy szenved-
ne. Megfigyelései alapján a koncentrációs táborokban az emberek egészségének 
gyorsütemű romlása akkor következett be, amikor elveszítették lelki tartásukat.16 
Ezt a tartást egy jövőbe vetett remény biztosíthatta. Hasonló következtetésekre 
jut Antonovsky is, aki azt írja, hogy világosan el kell határolni az egészségügyi jó 
és rosszul létet a jólét17 más területeitől. Kontrollcsoportos felmérésével arra lesz 
figyelmes, hogy azon klimax (klimaktérium) időszakát élő nők, akik jelen voltak 
a II. világháború táboraiban, viszonylag jó egészségi és mentális állapotot mutat-
nak azokhoz viszonyítva, akik nem voltak részesei a munkatáboroknak.18 Ennek 
magyarázataként kiemeli az interperszonális19 GRR-ek (Generalized Resistance 
Resources) fontosságát, amelyek a hölgyek kötelezettségvállalását segítik elő. Tehát 
arra a következtetésre jut, hogy azon nők tudtak helytállni a háború utáni idő-
szakban, akik képesek voltak célokat felállítani, és kötelességet vállalni a jövő 
nemzedékért.20

Frankl és Antonovsky elméleteit követve megállapítható, hogy minkét gondol-
kodó esetében az alapvető kérdés az emberi létezés természetére, és annak érte-
lemmel való összefüggésére fókuszál. Ha összehasonlítjuk az értelem akarásának 
és a koherenciaérzésnek az elméleti kereteit, azt láthatjuk, hogy az emberi sorsnak 
mindig szembe kell néznie az elkerülhetetlenül jelenlevő stresszorokkal. Mivel 
minden ember külön világot alkot, így személyes felelőssége a stresszorokkal szem-
beni megküzdés is. A két elmélet összekapcsolásának nehézsége abban rejlik, hogy 
amíg Antonovsky koherenciaérzet-koncepciója elsősorban a mentális működés 
dimenziójára összpontosít, amely magában foglalja a kognitív, érzelmi és motivá-
ciós folyamatokat, addig Frankl logoterápiája és egzisztenciaanalízise meghaladja 
az egyszerű pszichológiai mechanizmusokat, mivel elsősorban a szellemi dimen-
ziót helyezi előtérbe. Frankl és Antonovsky koncepciójának összekapcsolása 
transzdiszciplináris, hiszen a pszichológia különböző aldiszciplináit összekötik 

16	 Frankl 2022, 63.
17	 Amikor a jólét kifejezést használjuk, elsősorban társadalmi jólétre gondolunk. Ezzel ellentét-

ben a jóllét szubjektív életminőséget jelöl. 
18	 Antonovsky 1979, 68.
19	 A csoportos pszichoterápia elméleteiben olvashatjuk, hogy tulajdonképpen minden ember a 

saját interperszonális kapcsolataiban létezik. Az egyes tagok között a valahová tartozás ér-
zése erős motivációt teremt, melynek következtében ezek a kapcsolatok adaptívvá válnak, és 
az elme a szelf másokhoz való viszonyainak kölcsönhatásaiból épül fel. Tehát a személyiség 
szinte teljes egészében a társas interakciók terméke. Hasonlóan vélekedik Erich Fromm is, 
amikor azt írja, hogy az egyén elkülönültség élménye minden esetben szorongást eredmé-
nyez. Sőt, tovább szálazza, és arra a következtetésre jut, hogy az emberi elkülönültség a szere-
tet újraegyesítő hatalma nélkül a szégyennek, a bűntudatnak és a szorongásnak egyszerre képezi 
alapját (Fromm 2020, 18-20).

20	 Antonovsky 1979, 116.

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

51



a filozófiai és teológiai megfontolásokkal.21 Számos kutató a jelentést, az értelmet 
a pszichológai folyamatok alapján a stresszel való megküzdés kontextusában ér-
telmezi, amikor is a stresszorok kihívásoknak is tekinthetők, amelyre az ember 
személyes magatartásával válaszolhat.22 

Antonovsky elismeri, hogy az értelmességet (meaningfullness), mint az érté-
kekhez és attitűdökhöz kapcsolodó erőforrások együttesét, az emberi létezés szel-
lemi dimenziójához való társításában Viktor Frankl elképzelései inspirálták.23 
A jelentés, és értelem kiemelkedő szereppel bírnak a koherenciaérzés kialakulá-
sában. A magas szintű értelemérzés erős motivációt teremt, amely képes túl
szárnyalni az érthetőség (comprehensibility) és kezelhetőség (manageability) dimen-
zióit. Az értelem adja az erőt, hogy ellenálljunk a nehézségeknek, kihívásoknak, 
a betegség entrópikus húzóerejének és a halál elkerülhetetlenségével kapcsolatos 
félelmeknek. Emiatt az értelmesség (sok szempontból) a salutogenetikus erőfor
rások közül a legfontosabb.24 

2.1. Logoterápia és egzisztenciaanalízis

A valóság és a létezés együttese alkotja az egzisztenciát, amely nem csupán kogni-
tív tapasztalat, hanem megtapasztalt valóság, vagyis személyes jelleggel bíró emberi 
tapasztalat. Míg az egzisztencia a sajátos emberi lét szubjektív oldalát világítja meg, 
addig a logosz (értelem, logoterápia) az emberi lét objektív oldalát mutatja. Az eg-
zisztencia, egzisztálni (existere) azt a tényt fejezi ki, hogy az ember szabadon dönthet, 
és megvalósíthatja önmagát, tehát a létezést definiálhatjuk akár lehetőségek mintá-
zataként is, ahol minden ember egyedi mintázatot alkot.25 A logoterápiában az aka-
ratnak szabadsága van. A responsibility – felelősség, az tulajdonképpen response + 
ability – egy válaszképesség, amellyel az élet kérdéseire minden ember a saját sze-
mélyes megvalósításával képes válaszolni. Ezt nevezhetjük akár a személyes létezés 
kategorikus imperatívuszának is, ahol az embert az ontológiai mássága különböz-
teti meg a többi élőlénytől, amely eleve arra rendeli Őt, hogy értelmet keressen.26 

Viktor Emil Frankl a logoterápia és egzisztenciaanalízis fogalmait megalkotva, 
lerakta a III. Bécsi Pszichoterápiás Iskola alapjait Sigmund Freud pszichoanalí-
zise, valamint Alfred Adler individuálpszichológiája után. Az első két irányzat-
ból Viktor Frankl az ember értelemakarását (der Wille zum Sinn) hiányolja, amely 
az ember szellemi dimenziója által valósulhat meg. Frankl kiemeli, hogy az 

21	 Sipowicz et al. 2022.
22	 Park és Folkman 1997.
23	 Antonovsky 1987, 18.
24	 Golembiewski 2022.
25	 May 2024, 25-78.
26	 Wong 2021.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

52



ember elsődleges motivációja annak értelem utáni kutatásában rejlik.27 Amit eg-
zisztenciaanalízis során végzünk, az tulajdonképpen a szellemi létezés autonómi-
ájának szembefordítása a freudi lelki gép koncepcióval. Innen következik az, ha a 
pszichoanalízist a tárgyilagossághoz, az individuálpszichológiát pedig a bátorsághoz 
társítjuk, akkor az egzisztenciaanalízis a felelősséghez vonzódik.28 

Az ember személyes magatartását annak szelleme adja, amely magába foglalja 
annak felelősségét, öntudatát és önmeghatározását. Ebből adódik az, hogy az ember 
minőségi jóllétét annak felelősségtudatos életvitele biztosítja. Frankl nem győzi 
hangsúlyozni, hogy a felelősség személyes életfeladat, amelyet mindenki csakis és 
kizárólag önmaga számára képes felfedezni.29 

Viktor Frankl emberképe háromdimenziós: testi (somatic) – lelki (psyche) – 
szellemi (noëtic) egység, azaz nem csak élőlény, hanem személy, aki mindenkor 
rendelkezik döntési lehetőségekkel. Miközben az anyag keletkezik és elmúlik, 
addig a szellem túlmutat az idő és tér korlátjain. Következtetésképpen Frankl szá-
mára mindig is egyértelmű volt: mint ahogyan a személy létrehozhatatlan, ugyan-
úgy halhatatlan is. 

„Ha a szellemi »per se« (»önmagában véve«) csak téren és időn túl létezik, és a térhez és időhöz 
kötötten csak a testivel-lelkivel együtt jelenhet meg, akkor ez azt is jelenti, hogy az ember a fo-
gantatása pillanatában belép az időbe, amiből a halála pillanatában lép ki. Időt nyer, majd 
újra elveszíti azt; a kettő között ott lüktet az élete. A »halála után« és »fogantatása előtt« for-
dulatok értelmetlenek, mert az »után« és »előtt« időre vonatkozó kifejezések, és kizárólag tér-
ben és időben történő létezésre vonatkozhatnak.”30 

A szellemet a betegség ugyan megzavarhatja, de sosem rombolhatja szét. Az ember 
elméjét zavarhatja depresszió vagy demencia, szelleme azonban ép marad. Ezt ne-
vezzük az ember elveszíthetetlen méltóságának.31

2.2. Salutogenesis

Az EUHPID (European Union Public Health Knowledge and Information System) 
pontosan elérhetővé teszi az európai lakosság egészségi állapotáról szóló infor-
mációkat az európai polgárok egészségének javítása érdekében. A WHO (World 
Health Organization) egészség meghatározásának tekintetében az egészség három 
dimenzióban csúcsosodik ki: fizikai, mentális és szociális aspektusok, amelyek 

27	 Frankl 2022, 185. 
28	 Frankl 2018, 11-15.
29	 Frankl 2022, 203-204.
30	 Lukas 2021, 130-131.
31	 Lukas 2021, 41.

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

53



az egyén és környezete közötti kölcsönhatások eredményeként értelmezhetők. 
Az egészségfejlesztési beavatkozások esetében az Ottawa Charta32 cselekvési terü-
letei határozzák meg mind az egészségfejlesztési intézkedéseket, mind a célzott 
területeket, amelyekre ezek az intézkedések irányulnak. Az egészségfejlesztés ezi-
dáig a patogenetikus tényezők vizsgálatát alkalmazta, míg Antonovsky javasolta 
ennek ellenkezőjét, a salutogenetikus megközelítést.33 

Antonovsky állításai alapján: „Az emberi organizmus alapvetően heterosztatikus 
egyensúlyhiányban van, ami a salutogén orientáció központi eleme.”34 A Health, Stress, 
and Coping című műve átfogó tudást nyújt írója több mint tizenöt évnyi munká-
járól, amelyben Antonovsky arra a következtetésre jut, hogy a betegség, a szenve-
dés, valamint az entrópia a homeosztatikus egyensúly normális állapotai, amelyek 
időnként zavarba kerülnek és patológiát okoznak. Meglátásai alapján felesleges 
azon fáradozni, hogy miként lehet elkerülni a stresszt, gyümölcsözőbb arra kon-
centrálni, hogy az egyén helyt tudjon állni a mindennapos kihívások nehézsége-
ivel szemben. Éppen ezért az entrópia kifejezést negatív entrópiaként használja, 
ezzel is alátámasztva megállapításait. Antonovsky paradigmaváltása mellett, 
amely az egészség tanulmányozására szólít, és a salutogenesis nevet viseli; felvető-
dik a kérdés az egészség eredetének gyökereiről is. Az imént említett művének 
előszavában megtaláljuk a releváns választ, amely alapján „az egészség eredete a ko-
herencia érzésében található”.35 

3. A KUTATÁS MÓDSZERTANA 

A pszichoszociális stresszorok, mint az elidegenedés, gyors társadalmi változások, 
identitásválságok, cél-eszköz szakadékok, diszkrimináció, szorongás és frusztráció 
megnehezítik az egyének mindennapjait.36 Antonovsky ezen megállapítását szem 
előtt tartva, kvantitatív kutatásunkkal a Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegye-
tem aktív hallgatóinak általános jóllétét, valamint stresszkezelési mechanizmu-
sait kívánjuk feltérképezni a koherenciaérzet-skála (SOC), valamint az egziszten-
ciálisszorongás-teszt eredményei (EAQ) összefüggéseinek vizsgálata révén. 

A mintába bekerült 311 hallgató statisztikailag megfelelő elemszámot biztosít 
az adott intézmény hallgatóinak vizsgálatához. Ugyanakkor fontos megjegyezni, 

32	 1986-ban jött létre az Ottawa Charta, amely az egészségfejlesztés központi dokumentuma. En-
nek értelmében az egészséget úgy tekintették, mint az a folyamat, amely lehetővé teszi az em-
berek számára, hogy saját erőforrásaikkal fejlesszék egészségüket. A Bangkoki Charta volt az 
első frissítése az Ottawa Chartanak. 

33	 Bauer et al. 2006.
34	 Antonovsky 1987, 130. 
35	 Antonovsky 1979, vii.
36	 Antonovsky 1979, 15.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

54



hogy az eredmények kizárólag a Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem 
hallgatóira vonatkoznak, így azok általánosíthatósága más intézmények vagy a 
teljes magyar egyetemista populációra korlátozott.

A Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem Tanárképző Intézetében 
összesen 594 hallgató részesül oktatásban37, amelyből a mintában szereplő 311 hall-
gató a teljes létszám 52,35%-át teszi ki. Ahhoz, hogy reprezentatív képet nyerhes-
sünk, véletlenszerű, többlépcsős mintavételi technikát alkalmazunk az aktív hall-
gatók különböző szakjai között. Az első lépcsőt a egyetem négy helyszíne/kara 
(Csíkszeredai-, Marosvásárhelyi-, Kolozsvári-, Sepsiszentgyörgyi Kar); a második 
lépcsőt a karokon belül található különböző szakok képezték, míg harmadik lép-
csőként a hallgatók évfolyam szerinti eloszlása szolgálta. 

A mérés eszközeként a kérdőív szolgál, amely három részből tevődik össze. Az 
első kérdésblokk az aktív hallgatók szociodemográfiai adataira kérdez rá, mint pél-
dául azok nemére, életkorára, tanulmányi státuszára stb. A második kérdéscsoport 
a koherenciaérzet mérésére szolgál, amelyhez az Antonovsky-féle SOC-29 tesztet 
alkalmazzuk. A harmadik rész az EAQ tételeit tartalmazza, amelyek az egyete-
misták egzisztenciális szorongását, valamint önmagukkal szembeni elfogadásukat 
méri. A kérdőívre beérkezett válaszok adatainak elemzésére az SPSS statisztikai 
szoftvert használjuk. 

3.1. Antonovsky-féle koherenciaérzet, Sense of Coherence (SOC)

Mint ahogyan a 20. század közepén Selye János ismertette az Általános Alkalmaz-
kodási Szindróma (General Adaptation Syndrome, G.A.S.) három fázisát, valamint azt 
is megállapította, hogy a stressz e szindróma formájában nyilvánul meg;38 Antonovsky 
egy kontinuum modellt ismertet, amely egy adott időben az egyén helyét vizsgálja a be-
tegség és egészség között fellelhető folytonoson.39 Ahhoz, hogy a kontinuumon történő 
mozgást empirikusan is mérni lehessen, Antonovsky megalkotja a SOC-29 modell-
jét, amelyből később egy rövidített változat is formálódik, SOC-13 megnevezéssel.40

Antonovsky az Unraveling the Mystery of Health: How People Manage Stress and 
Stay Well41 című művében részletesen kifejti a koherenciaérzet koncepcióját. A SOC 

37	 A  továbbiakban a Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem hallgatói létszámára, vala-
mint azok különböző szakonkénti megoszlására az adatok az egyetem hivatalos Neptun Egy-
séges Tanulmányi Rendszer adattárából származnak. A  dolgozat során megjelenő létszám 
adatok a 2024–2025-ös tanév aktuális adatait szemléltetik. 

38	 Selye 1979, 25-57.
39	 Antonovsky 1979, 57.
40	 Antonovsky 1996.
41	 A könyv címe magyar fordításban: Az egészség rejtélyének megfejtése: Miként kezelik az emberek a 

stresszt és maradnak egészségesek?

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

55



teszt három részre tagolódik: Comprehensibility42 (’érthetőség’); Manageability43 (’ke-
zelhetőség’); Meaningfulness44 (’értelmesség’), amelyek mindenike abban segíti az 
egyént, hogy a világot értelmesnek lássa kognitív, instrumentális és érzelmi 
szempontból egyaránt. Annak érdekében, hogy az imént ismeretett három rész 
összefonódjon, Antonovsky bevezeti a GRR45-ek fogalmát (Generalized Resistance 
Resources), amelyek elősegítik a személyben, vagy akár egy közösségben a lét stres�-
szoraival szembeni hatékony megküzdést.46 

A SOC-skála dimenzionalitását tekintve fontos megemlíteni, hogy a külső té-
nyezők, mint a környezet, a szociális kapcsolatok, a viselkedési és percepciós me-
chanizmusok befolyásolják azt, viszont az SOC-skála kérdéseire adott válaszok 
alapján csak egyetlen összesített pontszámot kell kiszámítani. Az emögött meg-
húzódó elmélet azzal magyarázható, hogy a GRR-ek mindhárom komponenshez 
szervesen hozzájárulnak. Az Antonovsky-féle SOC-29 teszt segítségével az álta-
lunk kijelölt célcsoport koherenciaérzetét szándékozunk számszerű adatokban 
mérni. Feltételezéseink alapján az így kapott eredmények igazolni fogják, hogy az 
egyetemisták életkori és szociális tényezői befolyásolják azok koherenciaérzetét, 
és ezzel egyidőben az egzisztenciálisszorongás-mértékét is. 

3.2. Egzisztenciális szorongást mérő teszt,  
Existential Anxiety Questionnaire (EAQ)

Paul Tillich, a 20. század egyik legbefolyásosabb protestáns keresztény teológusa 
a lét fogalmát úgy határozza meg, mint ami magában hordozza a nemlétet is. Mind-
ebből arra a következtetésre jut, hogy a nemlét örökös jelenléttel bír, amelyet az 
egyén önigenlése képes legyőzni. E győzelem biztosítja az egyén létbátorságának 
forrását. Ahhoz, hogy a bátorság ontológiáját vizsgálni lehessen, szükségképpen 
vizsgálatra szorul a szorongás ontológiája is. A szorongás az ember nemléttuda-
tából fakad, vagyis az ember tudatában van annak, hogy léte véges. Bár a félelem 
a szorongás ontológiájában gyökerezik, konkrét tárgya van, és ezáltal legyőzhe-
tővé válik. A szorongás ontológiája magában hordozza a cél-, és értelemnélküliség 

42	 Az érthetőség az egyén belső és külső környezetéből származó ingerekkel történő megküzdés 
sikerességét méri.

43	 A kezelhetőség az egyén belső készségei-, valamint annak külső segítségeire utal (pl. társadalmi 
támogatás), amelyek rendelkezésére állnak a helyzet hatékony kezelése érdekében.

44	 Az értelmesség akár motivációt is jelenthet, amely arra ösztönzi az egyént, hogy az adott hely-
zet érdemes arra, hogy figyelmet fordítson rá. 

45	 Amikor GRR-eket írunk, olyan általános erőforrások együttesére gondolunk, mint az anya-
gi-, a tudás és intelligencia alapú-, a szociális-, a kulturális-, valamint a vallási erőforrások. 
Magyar fordításban: Általános ellenállási erőforrások.

46	 Antonovsky 1987, 15-22.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

56



tartalmát. Ily körülmények között az egyetlen fellelhető objektum maga a fenye-
getés érzése, amelynek forrása a „semmi”. Ám, mivel ez a „semmi” természeténél 
fogva nem ismerhető, egyenlővé válik a nemléttel.47 

Ezen gondolatoknak a jegyében jött létre az EAQ teszt, amely Paul Tillich eg-
zisztenciális szorongás elméletének kritikus területeit próbálja számszerű adatok-
ban kvantifikálni. Az egzisztenciális szorongás hat alapvető dimenzióban teljese-
dik ki: halál (death); végzet (fate); üresség (emptiness); értelmetlenség (meaningless-
ness); bűntudat (guilt); kárhoztatás (condemnation), amelyek mérését 13 kérdés 
biztosítja.48 Mindez megegyezik azokkal a szorongási területekkel, amelyeket 
Tillich alaposan feltérképez művében.49 Az EAQ teszt alkalmazásával az általunk 
kijelölt egyetemi hallgatók szorongásait, valamint azok jövőképének bizonytalan-
ságát szeretnénk számszerű adatokban mérni. Feltételezéseink alapján az eredmé-
nyek bizonyítani fogják, hogy az erősebb koherenciaérzettel rendelkező hallgatók 
alacsonyabb szintű egzisztenciális szorongást mutatnak. 

Az adatfeldolgozást és statisztikai elemzést az SPSS 24.0 szoftver segítségével 
végeztük.

A leíró statisztikák mellett varianciaanalízist (ANOVA) alkalmaztunk a cso-
portok közötti különbségek vizsgálatára, különösen a nemek és az SOC-értékek 
összefüggéseinek elemzésekor. Az elemzések elvégzése előtt megvizsgáltuk a nor-
malitás és a varianciahomogenitás feltételeit. A változók közötti összefüggések 
feltárására Pearson-féle lineáris korrelációt, továbbá kétváltozós lineáris regres�-
sziót alkalmaztunk. A szignifikanciaszintet minden esetben p < 0,05 értékben ha-
tároztuk meg.

4. A KUTATÁS EREDMÉNYEI

Az utóbbi időben végzett jólléti kutatások egyöntetűen azt tanúsítják, hogy a késői 
serdülőkor – fiatal felnőttkor komoly megpróbáltatások elé állítja az egyéneket. 
A gyermekkor és a felnőttkor közötti átmenetet számos döntés kíséri, amelyek el-
kerülhetetlenül stresszforrásként50 manifesztálódnak. Kutatások alapján51, a fia-
talok fejlődési szakaszait tekintve, ez lesz az első olyan határvonal, ahol felszínre 
tör az élet értelmének megkérdőjelezése. Az egyének tudatában kialakul a felelősség 
érzése – döntésük komoly következményeket von maga után az elkövetkezendő 
felnőtt életben –, amellyel egyetemben kialakul az egzisztenciális szorongás is. Azok 
a kihívások és változások, amelyek az egyének életében elkerülhetetlenül 

47	 Tillich 2000, 43-46.
48	 Weems et al. 2004.
49	 Tillich 2000, 49-63.
50	 Munkahely keresése, felsőoktatás folytatása, anyagi kérdések, leválás a családtól. 
51	 Szabó és Márk 2016; Donnellan et al. 2007.

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

57



bekövetkeznek jelentős szerep, stressz, szociális, fejlődési és érzelmi változásokat 
eredményeznek.52 Ezen megállapításoknak a jegyében, a továbbiakban a kérdőív-
re beérkezett válaszok53 eredményeit elemezzük az alábbi szempontok alapján: a 
Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem aktív hallgatóinak szociodemográfi-
ai elemzése; a hallgatók koherenciaérzetének (SOC) analízise; a hallgatók egzisz-
tenciális szorongásának (EAQ) analízise. 

4.1. A Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem  
aktív hallgatóinak szociodemográfiai elemzése

A mintába bekerült 311 (N=311) aktív hallgatók nemi megoszlását tekintve 36,7 %-a 
férfi; 59,5 %-a nő; míg 3,8%-a nem válaszolt a kérdésre. A hallgatók lakóhelytípu-
sának megoszlása a következőképpen alakult: 51,1%-uk vidéken, míg 48,9%-uk 
városon él. A hallgatók átlagéletkora 21,68 év, amely korcsoportonkénti eloszlását 
az alábbi táblázatban (vö. 1. táblázat) szemléltetjük:

1. táblázat. A mintába bevont hallgatók életkori megoszlása (Forrás: saját adatbázis;  
egyéni számítás; Abszolút és gyakorisági eloszlás; min. 18 év; max. 35 év; M=21.68; SD=3.773)

hallgatók életkora fő %

18 év 7 2,3

19 év 60 19,3

20 év 75 24,1 

21 év 69 22,2 

22 év 36 11,6 

23 év 16 5,1 

24 év 12 3,9 

25 év 13 4,2 

26 év 5 1,6 

29 év 4 1,3 

31 év 1 0,3 

32 év 1 0,3 

34 év 1 0,3 

35 év 2 0,6 

összesen 311 100

52	 Hutchinson et al. 2007.
53	 A kérdőív adatainak rögzítésére és feldolgozására 2025 február–márciusában került sor. 

Onika Orsolya & Tódor Imre 

58



A Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem négy helyszínen kínál oktatást a 
hallgatók számára. Az egyetem Tanárképző Intézetében 594 aktív tanulmányi 
státusszal rendelkező hallgató végzi tanulmányait; az egyes Karok létszáma a kö-
vetkezőképpen alakul: Csíkszeredai Kar: 173 alapképzést, valamint 21 mesterkép-
zést végző hallgatónak; Marosvásárhelyi Kar: 252 alapképzést, valamint 29 mes-
terképzést végző hallgatónak; Kolozsvári Kar: 84 alapképzést végző hallgatónak, 
valamint Sepsiszentgyörgyi Kar: 35 alapképzésben résztvevő hallgatónak kínál 
oktatást. A mintában résztvevő hallgatók helyszíni/karok szerinti eloszlása az 
alábbiak szerint alakul (vö. 2. táblázat):

2. táblázat. A hallgatók helyszínek (karok) szerinti eloszlása (Forrás: saját adatbázis;  
egyéni számítás; Abszolút és gyakorisági eloszlás)

helyszín/ kar fő %

Csíkszeredai Kar 101 32,5

Marosvásárhelyi Kar 143 46

Kolozsvári Kar 35 11,3

Sepsiszentgyörgyi Kar 32 10,3

összesen 311 100

A Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem Tanárképző Intézetének alap- és 
mesterképzést végző hallgatóinak létszáma a következőképpen alakul: 

3. táblázat. A hallgatók évfolyam szerinti megoszlása (Forrás: saját adatbázis;  
egyéni számítás; Abszolút és gyakorisági eloszlás)

évfolyam fő %

első (BA/BSc) 117 37,6

másod (BA/BSc) 77 24,8

harmad (BA/BSc) 83 26,7

negyed (BA/BSc) 8 2,6

első (MA/MSc) 16 5,1

másod (MA/MSc) 10 3.2

összesen 311 100

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

59



Az eddig ismertetett adatok alapján láthatóvá válik, hogy a mintába bekerült hall-
gatók legnagyobb része 19 és 22 év közötti, alapképzésben résztvevő aktív tanul-
mányi státusszal rendelkező hallgató. Az elmúlt időszakban több hasonló nem-
zetközi kutatás54 is született egyetemi hallgatók körében, amelyek a hallgatók 
mentális egészségét igyekeztek felmérni.

A továbbiakban feltérképezzük a nemzetközileg végzett jólléti kutatások 
eredményeit, valamint összefüggésbe állítjuk az általunk felmért csoport eredmé-
nyeivel. 

4.2. A hallgatók koherenciaérzetének (SOC) analízise

A Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem aktív hallgatóinak koherenciaér-
zet felméréséhez az Antonovsky-féle SOC-29 teszt magyarra fordított változatát 
használtuk. A SOC-teszt megbízhatóságát és érvényességét világszinten (köztük 
Magyarországon is) bizonyították már.55 Antonovsky (1988) kidolgozott SOC kér-
dőívének eredeti formája Orientation to Life Questionnaire 29 kérdésből áll, amelyek 
közül 11 az érthetőséget (comprehensibility), 10 a kezelhetőséget (manageability) és 
8 az értelmességet (meaningfulness) méri. A válaszokat Likert-skála rögzíti 1–7 kö-
zötti terjedelemben. Az 1 és a 7 szélsőséges érzelmeket jelölnek, míg a kettő kö-
zötti számok a szélsőségekhez közeledő vagy távolodó tendenciát jelölik. A két 
szélsőségre való tekintettel a legalacsonyabbnak megfeleltethető koherenciaérzet 
29 ponttal bír (amennyiben az egyén minden kérdésnél az 1-es számot jelölte meg); 
míg a legmagasabb, maximális koherenciaérzet pontszáma 203 lehet (amennyiben 
az egyén minden kérdés esetében a 7-est jelölte meg). A 2022-es adatok alapján a 
SOC-29, valamint az ebből született SOC-13 rövidített változatát 51 nyelvre fordí-
tották le, s ezzel mintegy bizonyították a tesztek megbízhatóságát.56 A mintánkba 
bekerült egyetemisták SOC átlagértéke 122,5, amelyet az alábbi táblázat szemlél-
tet (vö. 4. táblázat).

54	 2021-ben a magyarországi felsőoktatás intézményeiben végeztek egy nagyobb kutatást, 
amelynek keretein belül a jóllét több dimenzióját is feltérképezték az egyetemisták körében. 
A kutatásba bevont hallgatók száma N=7639. Az eredmények azt igazolják, hogy a hallgatók 
nagy része komoly lelki problémákkal küzd; a kitöltők több, mint 40%-a depresszióra utaló 
tüneteket mutat, valamint a vártnál magasabb számban jelezték azt is, hogy felmerült már 
bennük az öngyilkosság gondolata (Karner et al., 2021).

55	 Jeges és Varga 2006; Tóth 2014; Eriksson és Lindström 2005.
56	 Eriksson és Contu 2022.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

60



4. táblázat. A hallgatók koherenciaérzete (SOC) (Forrás: saját adatbázis; egyéni számítás)

SOC
minimum maximum átlag szórás

64 174 122,05 21,964

Amennyiben az SOC-t nemi összefüggések tekintetében vizsgáljuk, megállapít-
ható, hogy szignifikáns eltérés áll fenn a férfiak és a nők koherenciaérzetében (vö. 
5. táblázat).

5. táblázat. A koherenciérzet és a nemek közötti összefüggés vizsgálata (N=311; átlag) 
( Forrás: saját adatbázis; egyéni számítás; Megj.: p < 0,001 F = 23,857; df = 1)

Nem Átlag Fő Szórás

férfi 130,12 114 19,882

nő 117,79 185 21,981

összesen 122.49 122,49 299

Amint az a táblázat adatsoraiból is kiolvasható, a férfiak koherenciaérzete (SOC) 
szignifikánsan magasabb, mint a nőké. Az általunk nyert eredmények szoros össze
függést mutatnak több nemzetközileg elvégzett kutatással is. Egy kutatócsoport 
szisztematikus áttekintése alapján 18 vizsgálatból 12 esetben az SOC magasabb 
volt a férfiaknál.57 Bár megállapítható, hogy a nemek szerepe az SOC formálódá-
sában a leggyakrabban kutatott tényezők közé tartozik, mégis találunk ellentmon-
dásokat. Egyes kutatások alapján nincs szignifikáns eltérés a nemek között,58 míg 
más esetekben, a jelenleg elvégzett kutatáshoz hasonlóan szignifikáns eltérés 
található.59 

Antonovsky meglátásai alapján a koherenciaérzet nem azért alacsonyabb a 
nőknél, mert ők nők; és nem azért magasabb a férfiaknál, mert ők férfiak, hanem 
azért, mert alapvetően szignifikáns eltérés van a férfiak és nők társadalmi szerep-
leosztásában. Gondoljunk a legalapvetőbb társadalmi közegre, a családra. Gon-
doljuk végig a nők, majd a férfiak szerepvállalását a családon belül. Utána hozzuk 
mindezt párhuzamba az ezt kiegészítő fizetett munkavállalással.60 Egy 298 egye-
temi hallgatóból álló vizsgálat eredményei azt igazolják, hogy a nők esetében a 
magas SOC, valamint az értelemközpontú megközelítés szignifikánsan csökken-
ti az öngyilkosság bekövetkeztét. A férfiak esetében szintén megállapítható, hogy 
a magas SOC szignifikánsan hozzájárul az öngyilkossági gondolatok alacsonyabb 

57	 vö. Riviera et al. 2013.
58	 vö. Kayi et al. 2023.
59	 vö. Luibl et al. 2021.
60	 Antonovsky 1987, 109. 

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

61



előfordulásához.61 2022-es adatok alapján, a világ különböző gazdasági hátterű 
országaiban elvégzett kutatások azt bizonyítják, hogy azok a fiatalok, akik sem 
oktatásban, sem munkahelyen, sem képzésekben nem vesznek részt, globális szin-
ten aggodalomra adnak okot. A szakirodalom ezen egyének csoportját veszélyez-
tetett generáció (risk generation) néven illeti. A kutatásban kiemelt szerepet kapnak 
a nők, akik minden országban kivétel nélkül rosszabb fizikai, mentális és egészségi 
állapotban vannak férfi társaiknál. A svédországi eredmények azt bizonyítják, 
hogy az etnikai kisebbségek körében jelentősen rosszabb a nők helyzete, mint az 
általános népességben.62

Antonovsky a koherenciaérzetet globális beállítódásként határozza meg, amely 
révén az egyén a világot érthetőnek, kezelhetőnek és értelmesnek látja a mindennapos 
stressz ellenére is. Az értelmesség fogalma központi szerepet tölt be a koherencia-
érzet (SOC) koncepciójának kidolgozásában, hiszen az erős koherenciaérzettel 
rendelkező egyének bíznak saját megküzdési képességeikben.63 Egyes kutatások 
az élet értelmét egy többrétegű koncepció megközelítésében értelmezik: Míg a filo-
zófia64 elsősorban az élet értelméről alkotott általános képet fejtegeti (meaning of 
life), addig Viktor Frankl az egyéni ember értelmesen betöltött személyes létét 
hangsúlyozza (meaning in life), amely minden esetben szubjektív és egyedi. Frankl 
életművében rendszeresen megkülönbözteti, ugyanakkor egymáshoz is viszonyítja 
e két fajta értelem összefüggéseit.

Antonovsky a SOC-skála három komponensét az alábbi ábrával65 szemlélteti:

high C + low MA + hight ME 			   high C + high MA + high ME
high C + low MA + low ME 				   low C + low MA + low ME

Tehát a magas szintű érthetőség, alacsony szintű kezelhetőség és magas értelmesség 
minden esetben magas SOC-t eredményez. Ezzel ellentétben, az alsó képlet értel-
mében azok az egyének, akik alacsony szintű értelmességet (értelmet) tanúsítanak, 
alacsonyabb szintű SOC-vel rendelkeznek. Antonovsky az ábrák (képletek) ma-
gyarázatakor magát Viktor Frankl-t említi példának, és külön kiemeli, hogy az 
SOC-skála komponenseinek tekintetében az értelmesség (motiváció) a legmegha-
tározóbb.66 

61	 Edwards és Holden 2003.
62	 Magistretti és Reichlin 2022.
63	 Haugen és Dezutter 2021.
64	 Itt gondoljuk Kierkegaard, Camus, Nietzsche stb. munkásságára.
65	 Magyarázat: Az ábrában használt angol high kifejezés a magas szintre utal; míg a low kifejezés 

az alacsony szintre. A C rövidítés a Comprehensibility (’érthetőség’), az MA rövidítés a Manage-
ability (’kezelhetőség’), míg az ME rövidítés a Meaningfulness (’értelmesség’) komponenseket 
jelöli. 

66	 Antonovsky 1987, 21-22.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

62



Eredményeink alapján a hallgatók tanulmányi eredményessége szignifikánsan 
összefügg azok koherenciaérzetével. 

6. táblázat. A hallgatók tanulmányi eredményességének összefüggése az SOC-vel (N=311; átlag) 
(Forrás: saját adatbázis; egyéni számítás; Megj.: p = 0,053; F= 3,782; df= 1)

Tanulmányi 
eredményesség

Átlag Fő Szórás

átlag alatti 

(4,25 alatt)
120,26 200 22,694

átlag fölötti 

(4,25 fölött)
125,29 111 20,281

összesen 122,05 311 21,964

A kérdőív első részében megjelent tanulmányi eredményekre vonatkozó kérdések67 
alapján kiszámított eredményességi index átlaga 4,25. A tanulmányi eredményes-
ség átlag alatti, valamint átlag feletti eredményeit összevetve az SOC eredményeivel 
(vö. 7. táblázat), megállapítható, hogy az átlag fölötti tanulmányi eredményességgel 
rendelkező hallgatók koherenciaérzete szignifikánsan magasabb az átlag alatti 
eredményességgel rendelkező társaikénál.

7. táblázat. Az előző félévi eredményekhez (2023–2024-es tanév II. féléve) viszonyított jelenlegi 
(2024–2025-ös tanév első féléve) tanulmányi eredmények összefüggése az SOC-vel (N=311; átlag) 

(Forrás: saját adatbázis; egyéni számítás; Megj.: p = 0,001; F= 7,230; df= 2.)

Tanulmányi 
eredmények

átlag fő szórás

közepes, vagy 
rosszabb

113,98 42 24,071

jó 121,06 194 21,978

jeles 129,15 75 18,694

összesen 122,05 311 21,964

A két táblázat eredményei alapján kijelenthetjük, hogy azon tanulók esetében, 
akik átlag fölötti tanulmányi eredményekkel rendelkeznek, valamint az előző fél-
évhez viszonyítva jeles eredményekkel zárták a 2024–2025-ös tanév első félévét, 
jóval magasabb koherenciaérzettel rendelkeznek a gyengébben teljesítő társaikhoz 
képest. A salutogenetikus modell értelmezése alapján a kontinuumon történő 

67	 A kérdések a következők: 1) előző félévi egyetemi tanulmányainak eredményei a szaktársaihoz ké-
pest? (Válaszlehetőségek: közepes vagy rosszabb; jó; jeles); 2) az egyetemi felvételi eredményei a 
szaktársaihoz képest? (Válaszlehetőségek: közepes vagy rosszabb; jó; jeles); 3) részesült-e a felvé-
teli alkalmával többletpontban a tanulmányi versenyeken elért eredményeiért? (Válasz lehetőségek: 
igen; nem)

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

63



optimális elmozduláshoz erős SOC szükséges. Az SOC alakulását a stresszorok 
hatásai és az egyénben jelenlevő megküzdési GRR-ek68 együttes érvényesülése 
eredményezi.69 Antonovsky elméletei alapján a GRR-ek olyan élményeket terem-
tenek, amelyeket a rendszeres következetesség kísér; segítve az egyént az alul- és 
túlterheltség közötti egészséges egyensúly kialakításában.70 A pszichoszociális ál-
talános ellenállási erőforrások hiányában GRR deficitről beszélünk (psychosocial 
generalized resistance resources-resistance deficits GRR-RDs), amely a koherencia gyen-
geségét eredményezi. Tehát összességében elmondható, hogy a jobb tanulmányi 
eredményekkel rendelkező hallgatók több általános ellenállási erőforrással ren-
delkeznek (GRR), amelyek segítik őket a mindennapos nehézségek leküzdésében. 
Viktor Frankl elméletei alapján az emberi cselekvést elsősorban az értelem kere-
sése vezérli, és nem a puszta élvezet. Az élvezet ebben a keretben inkább mellék-
hatásként jelenik meg: a célok teljesítése és az értelem megtalálása önmagától jár-
hat pozitív érzelmi következményekkel, de önmagában nem szolgálhat alapvető 
motivációként. Ezzel összhangban eredményeink is arra utalnak, hogy a jobb ta-
nulmányi eredményekkel rendelkező hallgatók magasabb koherenciaérzettel bír-
nak, ami az értelmes célok kitűzésének és megvalósításának képességével állhat-
nak kapcsolatban.71 Következtetésképpen megfogalmazható, hogy a jobb tanul-
mányi eredményességgel rendelkező egyének koherenciaérzete magasabb fokú 
motivációra vall.

4.3. EAQ analízis

A Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem aktív hallgatóinak egzisztenciális 
szorongás felméréséhez a Paul Tillich elméleteiből született EAQ (Existential Anxi-
ety Questionnaire) 13 kérdéses angol változatát használtuk, saját magyar fordítás-
ban. A kérdőív megbízhatósága bizonyítottan tesztelt, valamint az is elmondható, 
hogy ezenkívül még számos hasonló kérdőívet kidolgoztak az egzisztenciális szo-
rongás numerikus kvantifikálására.72Az eredeti kérdőív dichotóm változókat (Igen/
Nem) alkalmaz,73 kutatásunkban azonban az 1-től 5-ig terjedő Likert-skálát alkal-
maztuk, amely lehetővé teszi a válaszok intenzitásának árnyaltabb megragadását, 
valamint a szorongás különböző fokozatainak statisztikai elemzését. A módosítás 
nem példa nélküli, ugyanis több tanulmány is alkalmazott hasonló Likert-skálás 

68	 Bizonyos GRR-ek (pl. pénz vagy társas kapcsolatok) hiánya komoly stresszorokká válhatnak, 
amelyeket leginkább a következetlenség, a túl- vagy alulterhelés jellemez. 

69	 Chu et al. 2016. 
70	 Antonovsky 1987, 28.
71	 Frankl 2012, 42-43.
72	 Bruggen et al. 2014.
73	 Weems et al. 2004.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

64



átalakítást az EAQ esetében (pl. Weems et al., 2004; Bruggen et al., 2014), igazol-
va a módszer érvényességét és megbízhatóságát. Az 1 és az 5 szélsőséges érzelme-
ket jelölnek, míg a 2 és 4 közötti számok a szélsőségekhez közeledő vagy távolodó 
tendenciát jelölik. A két szélsőségre való tekintettel a legalacsonyabbnak megfe-
leltethető egzisztenciális szorongásérzet 13 ponttal bír (amennyiben az egyén min-
den kérdésnél az 1-es számot jelölte meg); míg a legmagasabb, maximális egzisz-
tenciális szorongás pontszáma 65 lehet (amennyiben az egyén minden kérdés ese-
tében a 5-öst jelölte meg). A kérdőív kérdései három csoportra oszthatók: 5 kérdés 
a halál és sors; 4 kérdés az üresség és értelmetlenség, míg további 4 kérdés a bűntudat 
és kárhozat dimenzióját méri. A mintába bekerült egyetemisták átlag EAQ értéke 
34,3, amelyet az alábbi táblázatban ábrázolunk (vö. 10. táblázat).

8. táblázat. A hallgatók EAQ értéke dimenziók szerinti bontásban (N=311; átlag)  
(Forrás: saját adatbázis; egyéni számítás)

EAQ minimum maximum átlag szórás

Halál és sors 5 25 12,73 4,587

Üresség és értelmetlenség 5 16 9,78 2,109

Bűntudat és kárhozat 6 19 11,79 2,597

EAQ index 19 49 34,3 5,441

Amennyiben röviden áttekintjük Paul Tillich elméleteit az alábbi dimenziókról, 
azt láthatjuk, hogy a nemlét három irányból fenyegeti a létet: 

„A nemlét fenyegeti az ember ontikus önigenlését – viszonylagos fenyegetése a végzet, abszolút 
fenyegetése a halál. A nemlét fenyegeti az ember spirituális (lelki) önigenlését – viszonylago-
san, mint üresség, abszolút módon, mint értelmetlenség. A nemlét fenyegeti az ember erkölcsi 
(morális) önigenlését, viszonylagosan, mint vétek, abszolút módon, mint kárhoztatás.”74

Ha alaposan megfigyeljük a fenti táblázatot (vö. 10. táblázat), azt láthatjuk, hogy 
a legmagasabb átlagot (M=12,73; SD=4,58) a halál és sors dimenziója mutatja, amely 
nem véletlen, hiszen elmondható, hogy a történelem során aligha akadt korszak, 
amelyben valamilyen formában és módon nem nyilvánult volna meg a halál mi-
atti szorongás. A Pearson-féle lineáris korreláció analízis alapján a hallgatók ko-
herenciaérzete (SOC) és az EAQ halál és sors dimenziója között szignifikáns ös�-
szefüggés van, amelynek erőssége közepesen negatív (r = -0,644; p <0,05). Tehát 
megállapítható, hogy az SOC növekedésével az EAQ halál és sors dimenziójára ki-
fejtett szorongás mértéke csökken. A kétváltozós lineáris regresszióelemzés alap-
ján – amelyben a függő változó az SOC, és a független változó az EAQ halál és sors 

74	 Tillich 2000, 49.

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

65



dimenziója – az SOC-t 41,4%-ban magyarázza az EAQ (determinancia együttha-
tó R2 = 0.414). A regressziós egyenlet a két változó között a következő: SOC= 161.287 
– 3.082 * EAQ halál és sors dimenziója; tehát a lineáris regressziós modell szignifi-
káns (p <0.05). 

Yalom Egzisztenciális pszichoterápia című művében külön fejezetet szentel a ha-
lálszorongás témakörének, és kiemeli, hogy bár az idők folyamán különböző el-
nevezései születtek a jelenségnek – a lét törékenysége (Jaspers); nemlét miatti rettegés 
(Kierkegaard); jelenvalólét lehetetlenség lehetősége (Heidegger), ontológiai szorongás 
(Tillich) –, mindannyian egyetértettek abban, hogy a szorongás tárgytalan élmény, 
amely a semmire irányul. Amikor azonban valamire vonatkoztatjuk, akkor féle-
lemként jelenik meg, hiszen a félelem mindig egy konkrét tárgyhoz kötődik.75 
Frankl E. Strausra történő hivatkozása alapján írja, hogy a neurotikus folyama-
tokban újra meg újra a halál-, sőt az egész élettől való félelem tárul fel. Az egzisz-
tenciális szorongás folyamatosan megpróbál tárgyiasulni (az élet és halál tárgyi 
helyettesítőibe kapaszkodik), amelyet reprezentatív funkciónak76 nevez. Továbbá 
arra is felhívja a figyelmet, hogy az általa leírt noogén neurózisok esetében a ha-
lálfélelem „végeredményben lelkiismeretétől való félelem volt, olyan halálfélelem, amelyet 
annak az embernek kell éreznie, aki élete lehetőségeit nem megvalósította (verwirklichte), 
hanem »eljátszotta« (verwirkte), s akinek eddigi léte értelmetlennek kell hogy tűnjön”.77

Hasonló eredményeket találunk az SOC és EAQ üresség és értelmetlenség dimen-
zióinak vizsgálatakor: A Pearson-féle lineáris korreláció analízis alapján a hallga-
tók koherenciaérzete (SOC) és az EAQ üresség és értelmetlenség dimenziója között 
szignifikáns kapcsolat van, amelynek erőssége közepesen negatív (r = -0,541; 
p <0,05). Tehát megállapítható, hogy az SOC növekedésével az EAQ üresség és ér-
telmetlenség dimenziójára kifejtett szorongás mértéke csökken. A kétváltozós line-
áris regresszióelemzés alapján – amelyben a függő változó az SOC, és a független 
változó az EAQ üresség és értelmetlenség dimenziója – az SOC-t 29.3%-ban magya-
rázza az EAQ (determinancia együttható R2 = 0.293). A regressziós egyenlet a két 
változó között a kovetkező: SOC= 177.149 – 5.633 * EAQ üresség és értelmetlenség di-
menziója; tehát a lineáris regressziós modell szignifikáns (p <0.05). Talán éppen 
ez az a rész, amely leginkább magyarázza Viktor Frankl és Aaron Antonovsky 
meglátásait. A Frankl által oly sokszor emlegetett egzisztenciális frusztráció, majd 
az ezt követő egzisztenciális vákuum éppen az adott jelenséget magyarázza. Azok 
az egyének, akik kétségbeesetten az unalom, értelmetlenség, elégedetlenség, drog- 
és szexuális függőségek stb. irányába menekülnek, kivétel nélkül az üresség és ér-
telmetlenség szorongásának áldozataivá esnek.78 Erich Fromm a jelzett jelenséget 
nyájkonformizmusként említi, és kiemeli, hogy a probléma rohamosan terjed a mai 

75	 Yalom 2023, 59.
76	 Reprezentatív funkcióra példa: lámpaláz esetén a színpad.
77	 Frankl 2015, 209.
78	 Lukas 2020, 21-24.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

66



nyugati társadalomban.79 Ezzel szemben az erős SOC-vel rendelkező egyének min-
dig képesek alternatívákat találni a legnehezebb helyzetekben, köszönhetően azok-
nak a GRR-eknek, amelyek az egyén rendelkezésére álló erőforrásokat biztosítják.80 

Hogyha az SOC és EAQ bűntudat és kárhozat dimenzióit vizsgáljuk: A Pear-
son-féle lineáris korreláció analízis alapján a hallgatók koherenciaérzete (SOC) és 
az EAQ bűntudat és kárhozat dimenziója között szignifikáns kapcsolat van, amely-
nek erőssége közepesen pozitív (r = 0,366; p <0,05). Tehát megállapítható, hogy az 
SOC növekedésével az EAQ bűntudat és kárhozat dimenziójára kifejtett szorongás 
mértéke növekedik. 

Tillich elméleteit követve az ember létében mindig jelen van a nemlét fenyege-
tése, amely erkölcsi értelemben az önmaga fölötti ítélettel és a bűntudattal kap-
csolódik össze. Az ember léte nemcsak adottság, hanem feladat is: döntéseiben 
saját magát kell megvalósítania. Ezzel együtt mindig szembesül azzal a lehetőség-
gel, hogy ellentmondhat saját lényegi létének, elveszítheti rendeltetését, és így a 
szorongás elkerülhetetlenné válik. Ugyanakkor azt is kiemeli, hogy a bűntudat és 
kárhozat miatti szorongás kettős formában jelentkezhet: anomizmus és legaliz-
mus, amelyek mögött mindig egy mély erkölcsi kétségbeesés húzódik.81 

Amennyiben a hallgatók összesített EAQ indexét vizsgáljuk azok SOC-jével a 
Pearson-féle lineáris korreláció analízis alapján az SOC és az EAQ között szignifi-
káns kapcsolat van, amelynek erőssége közepesen negatív (r = -0.578; p <0.05). 
Tehát megállapítható, hogy az SOC növekedésével az EAQ csökken. A kétváltozós 
linearis regresszióelemzés alapján – amelyben a függő változó az SOC, és a füg-
getlen változó az EAQ – az SOC-t 33.4%-ban magyarázza az EAQ (determinancia 
együttható R2 = 0.334). A regressziós egyenlet a két változó között a kovetkező: 
SOC = 202.066- 2.333 * EAQ; tehát a lineáris regressziós modell szignifikáns 
(p <0.05). Tillich az elidegenedés állapotát az énvesztés koncepciójával párosítja. Tehát 
a szétszakító erő hatására az ember először önmagát, majd saját világát hivatott el-
veszíteni. Az énvesztés egyenlővé válik a személy egységének szétszóródásával.82 Eme 
széthullás ijesztő racionalizálása a szorongás mélységeibe torkollik. Ez lesz a ha-
tárvonal, amikor az egyén már nem látja értelmesnek a körülötte levő világot. 
A teológus meglátásai alapján ez az életélmény ugyan megrázó, viszont itt tárul-
nak fel a normális helyzetekben rejlő lehetőségek. 2023-as Amerikában végzett 
kutatások alapján 37 000 tanuló közül 37% állandó szorongónak vallotta magát, 
míg 31% sűrűn szorongónak. Tehát a diákoknak csupán 1/3 része állította magáról 
azt, hogy viszonylag jól megküzd a folyamatos stressz kihívásokkal.83 Amennyi-
ben megfigyeljük az általunk elvégzett kutatás eredményeit, azt láthatjuk, hogy a 

79	 Fromm 2020, 28.
80	 Eriksson és Lindström 2005.
81	 Tillich 2000, 60-62.
82	 Tillich 1996, 284.
83	 Haidt 2024, 27.

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

67



hallgatók átlag EAQ indexe 34,3, ami a minimális 13 és maximális 65 ponthoz vi-
szonyítva majdhogynem közepes erősségűnek tekinthető. A korreláció analízis 
viszont arra hívja fel a figyelmünket, hogy az SOC növelése segíti az EAQ csökke-
nését, vagyis az ideális az lenne, ha a hallgatók olyan GRR-eket (általános ellen-
állási erőforrások) sajátítanának el, amelyek hosszútávon képesek megvédeni őket 
a felemésztő szorongás állapotától. Egy 2021-es, Pakisztánban végzett kutatás 
eredményei szoros hasonlóságot mutatnak az általunk nyert eredményekkel. A ku-
tatásban 280 fiatal felnőtt vett részt, ahol a hallgatók önkritikája és EAQ eredmé-
nyei között szignifikáns pozitív összefüggést véltek kimutatni. A kutatók konklú-
zióként azt a megállapítást vonják le, hogy az általános prevenciós és közösségi 
szintű tudatosságnövelő programok, a társas támogatás, megosztott egyéni élmé-
nyek, valamint szoros együttérzés kivétel nélkül hozzájárulnak az egzisztenciális 
szorongás csökkenéséhez.84

5. ÖSSZEGZÉS

Dolgozatunk során a bevezetőben felvezetett elidegenedés koncepcióját igyekeztünk 
megragadni, valamint megállapítottuk azt is, hogy az első gondolkodók, akik írás-
ban foglalkoztak a jelenséggel, helyesen látták a kor embereinek konformitását. 
Lázadván az ember tárgyiasítása ellen, középpontba állítják a humánumot, mint 
az élő és tapasztaló egységet, amelynek ontológiai jelentőséget tulajdonítva az ember 
világban-benne-létének sajátosságaira fektetik a hangsúlyt.85 

Viktor Frankl Pinchas Lapide zsidó teológussal folytatott párbeszéde során 
mondja: „Változtasd a szenvedést teljesítménnyé”, majd kifejti, hogy az ember kitelje-
sedése két dimenzió mentén valósulhat meg: vízszintesen húzódik a homo sapiens 
(kudarc és siker) dimenziója, míg függőlegesen a homo patiens (szenvedő ember) 
dimenziója, aki a betegség és szenvedés ellenére is képes beteljesíteni önmagát.86 
Aaron Antonovsky salutogenetikus modellje a hagyományos betegség vizsgálatát 
elutasítva az egészség eredetére fókuszál, és az egészséget úgy határozza meg, mint 
az életmódot, amely lehetővé teszi a halandó emberek számára a teljes élet megé-
lését, miközben egy tökéletlen világgal próbálnak megbirkózni.87 

Kvantitatív kutatásunkkal a Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem 
aktív hallgatóinak koherenciaérzetét (SOC), valamint egzisztenciális szorongása-
it térképeztük fel; eredményeinkkel alátámasztva, hogy a mindenkori értelem po-
zitívan befolyásolja az egyének teljesítményét és jövőbeli céljait. Paul Tillich 

84	 Hira et al. 2021.
85	 Kőváry 2022, 433. 
86	 Frankl és Lapide 2023, 65.
87	 Antonovsy 1979, 53.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

68



hangsúlyozza, hogy valamennyi szorongásban88 közös azok esetlegessége, kiszámít-
hatatlansága, céltalansága és értelmetlensége, hiszen maga az idő és téri dimenzió is 
lehetne más és más, amely éppen az esetlegességünk miatti szorongást eredmé-
nyezi.89 Mivel létezésünk meghatározó okainak nincs logikailag levezethető szük-
ségszerűsége, ezért azok helyzete az okozati viszonyok tekintetében esetlegessé 
válik. Kutatásunk során eredményeinkkel sikerült bizonyítanunk, hogy a magas 
koherenciaérzet (SOC) alacsonyabb szintű egzisztenciális szorongást eredményez 
(EAQ), amelyre a legfőbb magyarázatnak az egyénekben jelenlevő erős motiváció 
és életcél bizonyul. Azok a hallgatók, akik céltudatosan végzik tanulmányaikat, fe-
lelősségteljesen viszonyulnak munkájukhoz, mindennapjaikban a GRR-ek együt-
tese erőtadó egzisztenciálékká90 (mi célból?) alakul. Összességében megállapíthat-
juk, hogy a dolgozat elején megfogalmazott hipotéziseink beigazolódtak; az erő-
sebb koherenciaérzettel rendelkező hallgatók alacsonyabb szintű egzisztenciális 
szorongást mutatnak, valamint a korban érettebb hallgatók magasabb koheren-
ciaérzetet mutatnak fiatalabb társaikhoz viszonyítva.

IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Antonovsky, A. 1979. Health, Stress, and Coping: New Perspectives on Mental and Physical 
Well-Being. San Francisco: Jossey-Bass. 

Antonovsky, A. 1987. Unraveling the Mystery of Health: How People Manage Stress and Stay 
Well. San Francisco: Jossey-Bass. 

Antonovsky, A. 1996. The salutogenic model as a theory to guide health promotion. Health 
Promotion International 11: 11–17. Online elérhetőség: https://www.jstor.org/stable/45152280. 

Barreto, G., és M. G. Oliveira. 2006. Az igazi Michelangelo-kód. Anatómialecke a Sixtus-
kápolnában. Budapest: Magyar Könyvklub. 

Bauer, G., J. K. Davies, és J. Pelikan. 2006. The EUHPID Health Development Model for 
the classification of public health indicators. Health Promotion International 21: 153–
157. https://doi.org/10.1093/heapro/dak002. 

Bruggen, V. V., J. Vos, G. Westerhof, E. Bohlmeijer, és G. Glas. 2014. Systematic review 
of existential anxiety instruments. Journal of Humanistic Psychology 54: 1–30. https://
doi.org/10.1177/0022167814542048. 

88	 Kierkegaard elméleteit követve a szubjektív szorongás a szédülés élményéhez hasonlít. Ami-
kor az ember egy tátongó mélységbe tekint, szédülni kezd, egyrészt a mélység, másrészt a sza-
kadék miatt. „A szorongás tehát a szabadság szédülete, amely akkor jön létre, ha a szellem tételezni 
akarja a szintézist, a szabadság pedig a saját lehetőségeinek mélyére néz.” Ebben a szédülés élmény-
ben a szabadság összeomlik, amelyet eddig egyik tudománynak sem sikerült magyaráznia 
(Kierkegaard 1993, 73).

89	 Tillich 2000, 53.
90	 Lukas 2014, 129.

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

69

https://www.jstor.org/stable/45152280
https://doi.org/10.1093/heapro/dak002
https://doi.org/10.1177/0022167814542048
https://doi.org/10.1177/0022167814542048


Chu, J. J., M. H. Khan, H. J. Jahn, és A. Kraemer. 2016. Sense of coherence and associated 
factors among university students in China: Cross-sectional evidence. BMC Public 
Health 16: 1–11. https://doi.org/10.1186/s12889-016-3003-3. 

Donnellan, B. M., R. D. Conger, és R. G. Burzette. 2007. Personality development from 
late adolescence to young adulthood: Differential stability, normative maturity, and 
evidence for the maturity-stability hypothesis. Journal of Personality 75: 237–263. https://
doi.org/10.1111/j.1467-6494.2007.00438.x. 

Edwards, M. J., és R. R. Holden. 2003. Coping, meaning in life, and suicidal manifestations: 
Examining gender differences. Journal of Clinical Psychology 59: 1133–1150. https://doi.
org/10.1002/jclp.10206. 

Eriksson, M., és P. Contu. 2022. The sense of coherence: Measurement issues. In The 
Handbook of Salutogenesis. Szerkesztette M. B. Mittelmark, G. F. Bauer, L. Vaandrager, 
J. M. Pelikan, S. Sagy, M. Eriksson, és C. M. Magistretti, pp. 79–93. Switzerland: 
Springer. 

Eriksson, M., és B. Lindström. 2005. Salutogenesis. J. Epidemiol. Community Health 59: 
440–442. https://doi.org/10.1136/jech.2005.034777. 

Eriksson, M., és B. Lindström. 2008. A salutogenic interpretation of the Ottawa 
Charter. Health Promotion International 23: 190–197. https://doi.org/10.1093/heapro/
dan014. 

Frankl, V. E. 2012. A szenvedő ember. Fordította Bruncsák István és Kalocsai Varga Éva. 
Budapest: Jel Kiadó. 

Frankl, V. E. 2015. Orvosi lelkigondozás. Fordította Jakabffy Imre and Jakabffy Éva. 
Budapest: Jel Kiadó. 

Frankl, V. E. 2018. A tudattalan Isten. Fordította Bircsák Anikó, Varga Judit, és Varga 
Zsófia. Budapest: Ursus Libris. 

Frankl, V. E. 2022. Mégis mondj igent az életre! Logoterápia dióhéjban. Fordította Kalocsai 
Varga Éva. Budapest: Európa Könyvkiadó. 

Frankl, V. E., és P. Lapide. 2023. Istenkeresés és értelemkérdés. Fordította Szemere János. 
Budapest: Ursus Libris. 

Fromm, E. 2020. A szeretet művészete. Fordította Várady Szabolcs. Budapest: Gabo Kiadó. 
Golembiewski, J. A. 2022. Salutogenetic architecture. In The Handbook of Salutogenesis. 

Szerkesztette M. B. Mittelmark et al., pp. 259–275. Svájc: Springer. 
Haidt, J. 2024. The Anxious Generation. New York: Penguin Press. 
Haugan, G., és J. Dezutter. 2021. Meaning-in-life: A vital salutogenic resource for health. 

In Health Promotion in Health Care – Vital Theories and Research, pp. 85–101. 
Heidegger, M. 1991. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. 2007. Lét és idő. Fordította Angyalosi Gergely et al. Budapest: Osiris. 
Hira, F., V. Ahmed, M. Siddique, és S. Shoaib. 2021. Impact of self-compassion on 

existential anxiety in young adults of Pakistan. American Scientific Research Journal for 
Engineering, Technology, and Sciences (ASRJETS) 80: 53–65. 

Hutchinson, A.-M. K., A. D. Stuart, és H. G. Pretorius. 2007. Coping with stressors in late 
adolescence/young adulthood: A salutogenetic perspective. Health SA Gesondheid 12: 3. 

Jeges, S., és K. Varga. 2006. Untrevelling the mystery of the sense of coherence. European 
Journal of Mental Health 1: 45–71. https://doi.org/10.1556/EJMH.1.2006.1-2.3. 

Onika Orsolya & Tódor Imre 

70

https://doi.org/10.1186/s12889-016-3003-3
https://doi.org/10.1111/j.1467-6494.2007.00438.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-6494.2007.00438.x
https://doi.org/10.1002/jclp.10206
https://doi.org/10.1002/jclp.10206
https://doi.org/10.1136/jech.2005.034777
https://doi.org/10.1556/EJMH.1.2006.1-2.3


Karner, O. et al. 2021. Magyarországi felsőoktatásban tanuló hallgatók mentális jóllétének 
felmérése. Budapest: Felsőoktatási Tanácsadás Egyesület. 

Kayi, I., G. Uzonköprü et al. 2023. Gender differences in sense of coherence among 
university students during the COVID-19 pandemic in Turkey. Health Promotion 
International 38: 1–13. https://doi.org/10.1093/heapro/daad048. 

Kierkegaard, S. 1993. A szorongás fogalma. Fordította Rácz Péter. Budapest: Göncöl Kiadó. 
Kőváry, Z. 2022. Bevezetés az egzisztenciális pszichológiába. Budapest: ELTE Eötvös Kiadó. 
Luibl, L., J. Traversari et al. 2021. Resilience and sense of coherence in first-year medical 

students – a cross-sectional study.  BMC Medical Education  21: 142.  https://doi.
org/10.1186/s12909-021-02571-5. 

Lukas, E. 2014. Spirituális lélektan. Az értelmes élet forrásai. Fordította Bodnár Éva és Oláh 
Zsuzsanna. Budapest: Új Ember. 

Lukas, E. 2020. Introduction to Logotherapy Theory and Practice: Meaningful Living. Fordította 
Joseph B. Fabry. Charlottesville, VA: Purpose Research. 

Lukas, E. 2021. Viktor Frankl gondolatai hitről és Istenről. Fordította Kalocsai Varga Éva. 
Budapest: Ursus Libris. 

Magistretti, C. M., és B. Reichlin. 2022. Salutogenesis and the sense of coherence in young 
adults not in education, employment, or training (NEET). In  The Handbook of 
Salutogenesis. Szerkesztette M. B. Mittelmark et al., pp. 151–167. Svájc: Springer. 

May, R. 2024. A létezés felfedezése. Budapest: Park Kiadó. 
Park, C. L., and S. Folkman. 1997. Meaning in the context of stress and coping. Review of 

General Psychology 1: 115–144. https://doi.org/10.1037/1089-2680.1.2.115. 
Riviera, F., I. Gracía-Moya, C. Moreno, és P. Ramos. 2013. Developmental contexts and 

sense of coherence in adolescence: A systematic review. Journal of Health Psychology 18: 
800–812. https://doi.org/10.1177/1359105312455077. 

Sárkány, P. 2023. Értelemközpontú humanizmus. Bevezetés Viktor E. Frankl munkásságába. 
Budapest: Ursus Libris. 

Scheler, M. 1979. A formalizmus az etikában és a materiális értéketika. Fordította Berényi 
Gábor. Budapest: Gondolat Kiadó. 

Selye, H. 1956. The Stress of Life. New York: McGraw-Hill Book Company. 
Shakespeare, W. 1886. Hamlet. London: Cassell & Company Limited. 
Sipowicz, K., M. Podlecka, és T. Pietras. 2022. The meaning of life and health – a 

comparative study of the concepts of Aaron Antonovsky and Viktor Frankl. Fides et 
Ratio 3: 125–132. https://doi.org/10.34766/fetr.v3i51.1110. 

Szabó, É., és K. Márk. 2016. A felelősségérzet koncentrikus szerkezetének vizsgálata 
középiskolások körében. Alkalmazott Pszichológia 16: 53–69. https://doi.org/10.17627/
ALKPSZICH.2016.2.53. 

Tillich, P. 1996. Rendszeres teológia. Fordította Szabó István. Budapest: Osiris. 
Tillich, P. 2000. Létbátorság. Fordította Szabó István. Budapest: Teológiai Irodalmi Egyesület.
Tóth, Á. 2014. Egészségtan, iskolai egészségtan. In Sporttudományi képzés fejlesztése a 

Dunántúlon, pp. 1–44. 
Vinje, H. F., E. Langeland, és T. Bull. 2022. Aaron Antonovsky’s development of salu-

togenesis, 1979–1994. In The Handbook of Salutogenesis. Szerkesztette M. B. Mittelmark 
et al., pp. 29–45. Svájc: Springer. 

AZ ÉRTELEM FÉNYE A SZORONGÁS ÁRNYÉKÁBAN

71

https://doi.org/10.1093/heapro/daad048
https://doi.org/10.1186/s12909-021-02571-5
https://doi.org/10.1186/s12909-021-02571-5
https://doi.org/10.1037/1089-2680.1.2.115
https://doi.org/10.1177/1359105312455077
https://doi.org/10.34766/fetr.v3i51.1110
https://doi.org/10.17627/ALKPSZICH.2016.2.53
https://doi.org/10.17627/ALKPSZICH.2016.2.53


Weems, C. F. et al.. 2004. Paul Tillich’s theory of existential anxiety: A preliminary 
conceptual and empirical examination. Anxiety, Stress and Coping 17: 383–399. 

Wong, P. T. 2021. From Viktor Frankl’s logotherapy to the four defining characteristics 
of self-transcendence. Kanada: Trent University. https://doi.org/10.31234/osf.io/76bm9. 

Yalom, I. D. 2023. Egzisztenciális pszichoterápia. Fordította Adorján Zsolt. Budapest: Park 
Kiadó. 

Zsók, O. 2005. Az orvosfilozófus Viktor Emil Frankl. Budapest: Tarsoly Kiadó.

Onika Orsolya & Tódor Imre 

72

https://doi.org/10.31234/osf.io/76bm9


A TÖMJÉN HASZNÁLATA 
A RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

Kovács Szilvia
Babeș-Bolyai Tudományegyetem / Babeș-Bolyai University

Kolozsvár / Cluj-Napoca (RO)
kovacs.szilvia.pdv@gmail.com

Title: The Use of Incense in the Roman Catholic Mass

Abstract: This paper provides a brief general introduction to clarify what incense is and 
how it was used in ancient times. It then examines biblical passages that discuss incense 
and fragrance offerings, explaining them in their respective contexts. In addition to incense, 
the symbolism of the „cloud” is also explored. After addressing the Old Testament, the 
paper analyzes relevant New Testament passages, with particular emphasis on the Book 
of Revelation, where incense plays a role in the heavenly liturgy. Without going into 
extensive detail, it notes that the Church’s initial ambivalence toward the use of incense 
gradually gave way to its widespread liturgical adoption. The study then follows the relevant 
points from the Councils of Trent and Vatican II, as well as the Catechism, summarizing 
in eight key points the symbolic meanings that incense can carry in the liturgy. Finally, it 
identifies the moments in the Roman Catholic Mass where incense may be used and 
interprets its significance in each instance. The aim of the study is to highlight the richness 
of incense’s symbolism and to encourage its deeper integration into liturgical catechesis. 
Ultimately, it concludes that the full potential of incense as a meaningful liturgical element 
could be better utilized to deepen the faith of the faithful, either through catechesis or 
through brief explanatory remarks within the context of the Mass.

Keywords: incense; incensation; Holy Mass; liturgy.

A római katolikus szentmisének fontos, bár nem kötelező eleme a füstölés, amely 
azonban a gyakorlatban sok templomban alig jelenik meg. Általános tapasztalat, 
hogy leginkább püspöki vagy nagy ünnepi szentmisékre korlátozódik a használa-
ta, és sok templomban csupán évi egy-két alkalommal veszik elő a füstölőt és a 
tömjént, ami azután meg is látszik a szertartás minőségén, mert már sem a pap, 
sem a szolgálattevők nem tudják megfelelően használni, a hívek pedig nem értik 
miért is van szükség „befüstölni” a templomot, „mit ad hozzá” ez az ünnepléshez. 
Úgy tűnik, a II. Vatikáni Zsinat „nemes egyszerűséget” hirdető elvét (SC 34) 
némely plébánián úgy értelmezték, mintha az az ünnepélyesség visszaszorítá-
sára szóló felhívás lenne, és vélhetően ennek esett áldozatul a tömjénezés is1. 

1	 Éppen ezen tanulmány írásának idején voltam tanúja egy plébániai közleménynek, melyben 
kifejezetten a SC 34. pontjának „nemes egyszerűségére” hivatkozva szüntették be az addig 

73

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.05

mailto:kovacs.szilvia.pdv@gmail.com


A tömjénezés visszaszorulásának okai összetettek, és okozhatja többek között a 
kényelmesség vagy a képzett szolgálattevők hiánya is, de valószínűleg nagy szere-
pet játszik benne a szimbólumok érzékelésére és megértésére irányuló képesség 
visszaszorulása is. Ferenc pápa liturgikus formációról szóló Desiderio desideravi 
kezdetű apostoli levelében hangsúlyozza, hogy törekednünk kell ezen képesség 
visszanyerésére (DD 44), amihez „komoly és életadó liturgikus képzésre van szüksé-
günk” (DD 31). Jelen tanulmány a füstölés bibliai és teológiai alapjainak tudatosí-
tásával szeretne hozzájárulni a tömjénezés jelentőségének jobb megértéséhez, és 
liturgikus gyakorlatának felélesztéséhez vagy megtartásához. Ehhez elsősorban a 
tömjént és a füstölés jelentőségét vizsgálja a római katolikus szentmisében. A be-
vezetőben röviden kitérünk a tömjén ókori használatára, azután a füstölés bibliai 
előfordulását és az egyház kezdeti gyakorlatát tekintjük át. Az egyház jelenlegi 
vonatkozó rendelkezései után a szentmise liturgiáját vizsgáljuk, és igyekszünk 
meghatározni, hogy a szentmise különböző momentumaiban mit szimbolizál és 
fejez ki a tömjénezés. A cikk végén néhány gyakorlati következtetést fogalmazunk 
meg a szentmisén való tömjénezéssel kapcsolatban.

1. A TÖMJÉN ÉS HASZNÁLATA AZ ÓKORBAN

A különböző kultúrák és vallások2 által régtől használt tömjén „egy fajta, főleg Arábiá
ban és Kelet-Afrikában tenyésző fa kérgéből nyert sárgásvörös színű gyanta, mely heví-
téskor sűrű füstöt és kellemes illatot áraszt”.3 „Több ismert faj4 közül leggyakrabban a szent 
tömjénfa (Boswellia sacra) törzséből nyerték.”5

A tömjénkereskedelem fontos szerepet játszott a Földközi-tenger térségében, 
és több település meggazdagodásának oka lett az ókorban6, ma pedig a „Tömjén 

már több mint két éve minden vasárnap és főünnepen végzett tömjénezést. Helyszín: Nagyvá-
rad-Velencei plébánia, 2025. 01. 05.

2	 A  különféle füstölésre használt anyagokról, valamint ezek felhasználási módjáról az egyes 
vallások gyakorlatában: Yadav et al. 2020. Az omani hagyomány kapcsán kifejezetten az iszlám 
gyakorlatról. Harrathi, 2023.

3	 https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-
szotara-1BE8B/t-4D5B8/tomjen-50089/ (2024. 12. 28.).

4	 Aligha állapítható meg, hogy adott bibliai szövegben szereplő tömjén milyen fának a gyantá-
jából készült, de ez valójában nem is lényeges. Napjainkban több helyen (különösen a bizánci 
rítusban) használt tömjént mirhával vegyítik, ami még kellemesebb illatot eredményez. Rész-
letesebben lásd: Kenna 2005, 10–12.

5	 Fráter 2019, 50., https://magyarmezogazdasag.hu/2019/12/24/tomjen-es-mirha-bibliaban/ 
(2024. 12. 28.).

6	 Így például az izraeli Nami városának, amely a tengeri és szárazföldi útvonalak találkozásá-
nál feküdt, így kihasználhatta ennek a luxuscikknek az előnyeit. Artzy 2007, 139.

Kovács Szilvia

74

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/t-4D5B8/tomjen-50089/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/t-4D5B8/tomjen-50089/
https://magyarmezogazdasag.hu/2019/12/24/tomjen-es-mirha-bibliaban/


Útja” a Világörökség részét képezi.7 A különféle vallásokban valamilyen formában 
régtől fogva jelen van a füstölés mint az istenség imádása, valamint a vele való 
kapcsolatba lépés formája.

Egyiptomban már több ezer éves sírok8 és templomok ábrázolásain gyakori 
elem a füstölő képe, és gazdag hagyomány veszi körül a tömjén használatát. Kü-
lönböző mítoszok és ábrázolások alapján megállapítható, hogy a füstölés az élettel 
és az istenek jelenlétével szorosan összefüggő jelkép volt, ezért nagy tisztelet övez-
te a kultikus használatát.9 Az „istenek illataként” arra volt hivatott, hogy az élet-
telen istenszobrokba elhozza az isten jelenlétét, az áldozatoknak életet és istensé-
get közvetített, valamint a relaxációs képessége miatt az istenek elkábítására és így 
könnyebb befolyásolhatóságára is alkalmasnak tartották. A temetési szertartás 
keretében a halott életre keltését és istenivé válását segítette.10 A fáraó koronázási 
rítusából kiderül, hogy a füstölés az uralkodó isteni mivoltának elismeréséül szol-
gált: benne elmosódik a határ az ember és az istenség között, amennyiben a füs-
tölésnek nem csupán a tárgya a fáraó, hanem őbelőle áradt ki az illat.11

Az ókori Rómában a tömjént leggyakrabban felajánlási (praefatio) szertartás 
keretében használták, akár önmagában, akár borral vagy véresáldozattal együtt12. 
A tömjénáldozatot bemutathatták férfiak és nők egyaránt13. A különböző képi áb-
rázolásokból megtudhatjuk, hogy a tömjént egy kis dobozban egy segítő tartotta, 
amelyből azután az áldozó a parázsra szórta a tömjénszemeket14, a felajánlás cím-
zettje lehetett valamelyik isten (beleértve a császárt is a császárkultusz elterjedését 
követően) vagy egy elhunyt személy is.

A vallási szertartásokhoz kapcsolódó használat mellett elterjedt szokás volt 
– különösen magas rangú személyek esetén – a tömjén-égetés, melynek főleg hi-
giéniai és gyakorlati oka volt (a bűz ellen)15, valamit az érkező (előkelő) vendégek 
illatszerekkel megfüstölése az üdvözlés és tiszteletadás egyik formája volt.16 

  7	 Izraeli, jordániai, ománi és yemeni területek tartoznak ide. 
	 https://whc.unesco.org/en/list/?search=Incense&components=1&order=country (2025. 10. 13.).
  8	 Nielsen 1986, 4. Egyiptom későbbi időszakában főleg a fáraók temetési szertartásának részét 

képezték az ábrázolások alapján. Uo. 8.
9	 Wise 2009, 69.
10	 Uo., 74–76.
11	 Wise a füstölés ókori egyiptomi gyakorlatának bemutatása után párhuzamba állítja a kopt 

szertartásban használt füstölés egyes jellegzetes példáival. A temetési szertartás, az ikonok 
megáldása, az Angyali üdvözlet ábrázolása, valamint a feltámadási szertartás kapcsán keresi 
az ókori egyiptomi jelentésbeli gyökereket a keresztény gyakorlatban.

12	 Huet 2017, 2–7.
13	 Uo., 16.
14	 Uo., 8–14.
15	 Kunzler 2005, 191.
16	 Uo., 192.

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

75

https://whc.unesco.org/en/list/?search=Incense&components=1&order=country


Használták még gyógyításra is, különösen légzési probléma és mentális beteg-
ségek esetén.17

2. TÖMJÉNFÜST ÉS ISTEN DICSŐSÉGE AZ ÓSZÖVETSÉGBEN

Az Ószövetségben kifejezetten vallási szerepben jelenik meg a tömjén és a külön-
féle illatszerek.18 A tömjén az áldozati szertartások fontos részét képezte, amelyet 
más anyagokkal (mirhazsenge, ónix, galbán) keverve használtak a reggel és este 
bemutatott illatáldozatban.19 Különleges alkalom volt az engesztelés napja, amikor 
„a szenet és az illatszert bevitték a Szentek Szentjébe, hogy ott a szövetségláda előtt égessék 
el” (Lev 16,12–13).20

A Biblia bővelkedik tömjénezésre, illetve illatáldozatra utaló részekben, me-
lyeket különböző szempontok szerint csoportosíthatunk.21 Jelen tanulmány szem-
pontjából az látszik a legmegfelelőbbnek, ha a szakaszokban azt vizsgáljuk, hogy 
milyen jelentést hordozhat a füstölés, hiszen annak szimbolikájának gazdagságát 
szeretnénk bemutatni. 

A füstölőszer „receptjét” maga Isten adta Mózesnek (Kiv 30,34–36) a Szent Sá-
torban zajló istentiszteleti rend részeként, ami egyértelműen jelzi annak jelentő-
ségét. Ugyancsak ezt mutatja a magánhasználat szigorú tiltása is (Kiv 30,37–38). 
A Szent Sátor (és később a Templom) berendezési tárgyai között szerepel a „szín-
aranyból” készült tömjénező (Kiv 37,16).

A Leviták könyve a különféle áldozatok bemutatásánál hozza a tömjénezés 
módját. A füstölés itt az ételáldozat kísérő eleme (Lev 16,1–2). A tömjén megjele-
nik külön áldozatként is (illatáldozat; Ez 8,10–11; Lev 10,1–3; Mtörv 33,10) mint 
„kedves illatú emlékeztető” az Úrnak (Lev 6,8; 24,7). A tömjén egészen elégő ál-
dozat, hiszen a parázson teljesen megsemmisül miközben jó illatot árasztó füstté 
válik. A törvény tiltja viszont a tömjén használatát a bűnért való áldozat esetében 
(Lev 5,11) és a házasságtörést vizsgáló áldozat esetében (Szám 5,15).22

17	 Ezen kívül például fogfájásra, ízületi gyulladásra. Ld.: Farkas 2014.
18	 A témához lásd: Nielsen 1986.
19	 Castelot és Cody 2003, 82.
20	 Uo., a szertartás leírása: Faley, Roland J. 2002, 34.
21	 Menahem Haran tanulmányában a tömjénhasználat háromféle típusát különbözteti meg az 

ószövetségi rítusokban: 1. mint az áldozatot kísérő fűszerek (Spices as a Supplement to Sacrifice); 
2. a tömjén-füstölő (The Censer Incense /The Ordinary Incense/) 3. a Tömjén-Oltár (The Altar 
Incense) Kiv 30,1–10-ben. Bővebben lásd: Haran 1960.

22	 A szövegek nem magyarázzák a tiltás okát, de mivel bűnnel (vagy gyanúval) összefüggő áldo-
zatról van szó, ezt értelmezhetjük úgy, mint támpontot a tömjén jelentésének meghatározá-
sához: eszerint a tömjén a szent dimenziójához tartozik és nem a bűnös világ eleme. Érdekes 
kérdés merül fel itt, hiszen a tömjén profán használatának egyik fontos eleme a tisztítás és a 
gyógyítás. Mintha a vallásos felhasználásban ez a dimenzió nem jelenne meg (ahogy azt látni 

Kovács Szilvia

76



„Az illatáldozati oltárt egyértelműen először Salamon templomának leírásában em-
lítik”23, majd a templom berendezési tárgyainak felsorolásakor többször is megjele-
nik a tömjénező (1Kir 7,50; 2Krón 4,22; Szám 4,7), az Úr parancsa szerint24 elkészít-
ve „színtiszta aranyból”, így a tömjénezés és az illatáldozat bemutatása is isteni ere-
detű előírásként jelenik meg az ószövetségi kultuszban.

A Templom kifosztásánál (2Kir 25,15, a második Templom esetében: 1Makk 
1,22) szintén megjelennek a tömjénezők a felsorolásban, ahogy annak helyreál-
lításánál is (Neh 13,5.9), Báruk könyvében pedig a babiloni fogságban élők 
küldenek Jeruzsálembe pénzt, hogy azon többek között „égő áldozatot és tömjént” 
vegyenek (Bár 1,10).

2.1. Amikor a tömjénezés törvényt sért

Láthattuk, hogy a tömjén és az illatáldozat szorosan kapcsolódik a Templom (és a 
Szent Sátor) liturgikus szertartásaihoz, melyek bemutatása egyedül a papokat il-
lette. Nem meglepő tehát, ha éles bírálat éri azokat, akik illetéktelenül tömjénez-
nek. Erre több példát találunk az Ószövetségben. A Templom nélkül maradt elsza-
kadt északi országrészben, Bételben Jeroboám is az oltárnál tömjénezett, amire 
válaszul „Isten egyik embere” korholó szavakat szól az oltár és a „magaslatok pap-
jai” ellen (1Kir 13,1–2).

Más istenek tiszteletében is megjelenik a tömjén (Jer 7,9; 32,29). Jeremiás a töm-
jénezést az imádás szó értelmében használja: „más isteneknek tömjéneztek” (Jer 19,4;): 
külön megemlítve az „ég királynőjét” (Jer 44,17) és Baált (Jer 48,13). Jeremiás és az 
Egyiptomba kimenekült zsidók között lezajló vitában (Jer 44) a tömjénezés gesz-
tusa áll a középpontban.25 Úgy tűnik, hogy itt az asszonyok (férjeik tudtával) „más 
isteneknek tömjéneznek”, és bár a próféta megfeddi őket, ők azzal védekeznek, hogy 
mióta felhagytak a tömjénezéssel (és az italáldozattal) az „ég királynőjének” (Jer 44,17), 
azóta különféle csapások (hiány, kard, éhínség) érik őket. Jeremiás válaszában 
hangsúlyozza, hogy a tömjén áldozása (már Júda városaiban és Jeruzsálem utcáin, 

fogjuk, egyetlen lehetséges kivétel van, amikor Áron füstölővel a nép közé szaladva hárítja el 
az isteni haragot).

23	 Castelot és Cody 2003, 82.
24	 Amikor Dávid átadja fiának, Salamonnak a Templom építéséhez és berendezéséhez szüksé-

ges anyagokat, szintén felsorolja, hogy mit kell készíteni (közte a tömjénező és a füstölő oltár, 
1Krón 28,17–18), majd befejezi: „Mindez, úgy mond, az Úr kezével írva jutott el hozzám, értésemre 
adva a terv egész kivitelét.” (1Krón 28,19) Ugyanígy a Kiv 30-ban maga az Úr az, aki részletes uta-
sításokat ad Mózesnek az illatáldozat oltárával és a „jó illatú füstölőszer” használatával kapcso-
latban. Ehhez lásd részletesen: Houtman 1992. A tanulmány megállapítja, hogy a Kiv 30-ban 
adott rendelkezések szerint csak az Úr kultuszában lehet használni a szent tömjént, sőt meg is 
tiltja, hogy az ember, mint luxust használja. (462)

25	 A vita hátteréről: Couturier 2002, 107.

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

77



vagyis nem a Templomban26, Izrael Istenének a papok által bemutatott áldozat 
részeként) és az Úr szavának semmibe vétele miatt „ért titeket ez a baj” (Jer 44,21–
23).

Ezekiel prófétánál szintén a bálványok oltárainál gyújt „illatos tömjént” Izrael 
házának hetven vénje, akik elpártoltak az Úrtól (Ez 8,11–13).

Dániel könyvében pedig Nebukadnezár király az, aki istenként köszönti Dá-
nielt (arcra borul, meghajtja magát), és megparancsolja, hogy „mutassanak be neki 
áldozatokat és tömjént” (Dán 2,46), miután az ifjú megfejtette a király álmát.

2.2. Isten dicsősége a felhőben és a homályban

A tömjén füstjének képére gondolva nem felejtkezhetünk meg azokról a bibliai ré-
szekről sem, ahol Isten dicsősége (sekina27) úgy jelenik meg, mint egy felhő (vagy 
homály), amely elfoglal bizonyos területet, azt Isten „birodalmává” téve (az ember 
számára pedig megközelíthetetlenné). „A felhő áttetsző, megfoghatatlan, épp ezért 
mindig az isteni misztériumot szemlélteti, a kimondhatatlan Istent jelöli.”28 Több 
kiemelkedő hely van az Ószövetségben, ahol Isten dicsősége megnyilvánul az 
emberek között. A pusztai vándorlás során Isten a felhőben megjelenő dicsősége 
(Kiv 16,10) által népe között van, „színről színre” engedi látni magát, felhőjével 
védi a népet, a felhő- és tűzoszlopban előttük jár, és vezeti őket (Szám 14,14; Kiv 
13,21–22). 

A Szent Sátor felállításakor a hajlékot „befödte a felhő” (Szám 14,15), és betöltöt-
te az Úr dicsősége (Kiv 40,34) éjjel pedig „tűzszerű tünemény volt a hajlék felett” (Szám 
14,15; Kiv 40,38)29, úgyhogy Mózes nem is tudott bemenni a szövetség sátrába (Kiv 
40,35) – mintha az már nem is evilági tér lett volna, hanem a Seregek Urának trón-
terme (ahogy később a próféták látomásában megjelenik).30 A Szentélyben a fel-
hőben jelent meg a ládát fedő engesztelőhely felett az Úr (Lev 16,2), és ebben az 
esetben a füstölőszer arra szolgált, hogy megvédje Áront31, aki belépett az Úr je-
lenlétébe (Lev 16,13), mintha a tömjénfüst Áront is az isteni dicsőségbe helyezné. 
Az Úr a felhőben szállt le, hogy szóljon Mózeshez (Kiv 19,9; 33,9), hogy lelkéből 
adjon a véneknek (Szám 11,25), megítélje Mirjámot (Szám 12,10), vagy menedéket 
nyújtson Mózesnek és Áronnak (Szám 17,8). Amikor pedig az Úr el akarta 

26	 Vö. 1Kir 3,3: a nem templomban történő tömjénfelajánlás elítélése. Castelot és Cody 2003, 82.
27	 „az a dicsfény, mely Isten közvetlen jelenlétét jelzi (Ézs 60,2; Mt 17,5; Csel 1,9; Róm 9,4); az Írás »fényes 

felhő«-nek is nevezi.” in Bibliai nevek és fogalmak lexikona / (Az) Úr dicsősége.
28	 Faragó 2023, 189.
29	 A tábor mozgása pedig a felhő felemelkedéséhez és megállásához igazodott (Szám 14,17–21).
30	 Két eltérő hagyomány jelenik meg arról, hogy a felhő mindvégig jelen volt-e a Szent Sátor 

felett, vagy a felhő Isten érkezését jelzi. Castelot és Cody 2003, 30.
31	 Sas 2014, 92.

Kovács Szilvia

78



pusztítani a fellázadt népet, Mózes utasította Áront, hogy vegyen tüzet az oltárról, 
rakjon rá füstölőszert és menjen vele a nép közé, és esedezzen értük (Szám 17,11).32

A Sínai hegyen együtt jelenik meg a tűz, a felhő és a homály (Mtörv 5,22), mely-
nek közepéből szól az Isten. Erre a képre még hangsúlyosabban utalhat a tömjén, 
amely izzó parázsra téve sűrű füstté válva, homályt képezve száll fel.

A Templom felszentelésekor megismétlődik a Szent Sátornál történt jelenet, és 
miután a Szentek szentjébe bevitték a ládát, újra leszállt az Úr dicsőségének felhő-
je, „mely isteni jelenlétet szimbolizálta”33, úgyhogy a papok nem állhatnak szolgálatba 
„a felhő miatt, mert az Úr dicsősége betöltötte az Úr házát” (1Kir 8,11; 2Krón 5,13–1434).

Ezekiel látomásában pedig ugyanez a felhő elhagyja a kerubok feletti helyét és 
a ház (ti. a Templom) küszöbéhez száll (Ez 10,4)35, így a Templom innentől „üres”, 
már nem az Úr dicsőségének lakhelye.36 Ezekiel prófétánál az Úr felhője az ítélet 
és a csapás eszköze is (Ez 34,12; 38,9.16).

2.3. Az Istenhez szálló ima képe

A Zsoltárok könyvében (141,2) a tömjénfüst az Istenhez szálló imának a képe: 
„Szálljon illatáldozatként37 színed elé imádságom, és kezem fölemelése legyen olyan, mint 
az esti áldozat.” Később ez a zsoltárvers „döntően kihatott a tömjén értelmezésére a li-
turgiában”38, szinte teljesen kiszorítva más megközelítéseket, és olyannyira egye-
duralkodóvá vált, hogy a Misekönyv is csak ilyen értelmezést ad a tömjénhez 
(kifejezetten hivatkozva a 141. zsoltárra és a Jelenések könyvére, ahol ugyanez a 
jelkép dominál).

32	 Úgy tűnik, ez esetben mintha az Úr dicsősége a tömjén füstjén keresztül kiáradna, és meg-
védelmezné a népet az Úr haragjával szemben. Másik lehetséges magyarázat a tömjén, mint 
tisztító erő, az Urat (a szövetségére) emlékeztető vagy engesztelő gesztus. Mindenesetre ez a 
jelenet nem illeszkedik a többi ószövetségi részbe, és itt nem is Istentől jön a parancs a tömjé-
nezésre, hanem úgy tűnik, mintha Mózes egyéni „ötlete” lenne Isten haragjának a néptől való 
elfordítására.

33	 Castelot és Cody 2003, 51.
34	 Itt a dicsőítés kezdetén száll le a felhő, mintha Isten népének dicsőítése „hívná” le az égből 

Isten jelenlétét. Vö.: „te szent vagy és Izrael dicsérete között laksz.” (Zsolt 22,4)
35	 A hagyományos kép (az Úr dicsősége elrejtőzve a felhőben) mellett a trónszekér víziója is Is-

ten jelenlétére utal. Tkacik 2002, 31.
36	 Ezdrás könyve számol be a Templom újjáépítéséről, de a felszentelés ünnepének leírása nem 

utal arra, hogy Isten dicsősége újra birtokba venné a szent helyet (Ezdr 6,13-22).
37	 Szent István Társulat fordítása: „Imám szálljon feléd, mint a tömjén füstje, kitárt kezem legyen 

esti áldozat!” Valószínűleg főleg ennek a zsoltárversnek és a Jel 8,3-nak „köszönhető”, hogy a 
tömjénezés jelképét leszűkítették az Istenhez szálló imádság képére, megfeledkezve az imént 
áttekintett, sokkal gazdagabb jelentéstartalomról.

38	 Pfeifer 2014, 89.

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

79



Összefoglalva elmondhatjuk, hogy az ószövetségi istentisztelet és szemléletmód 
alapján a tömjénezés vallásos értelmet nyert ,és Isten (vagy a bálványok) imádását 
jelentette. A Szent Sátor, valamint a Templom berendezési tárgyai között a külön-
böző szakaszokban megjelenő felsorolásokban mindig szerepel a tömjénező. Annak 
jelenléte (és használata) isteni parancs. Az áldozati rendben a hálaáldozatoknál 
tömjéneznek, a bűnért való áldozatnál viszont tilos. A prófétáknál a tömjénezés 
az imádást fejezi ki, ezért más isteneknek tömjénezni egyenlő a bálványimádás-
sal. Láthattuk, hogy Áron kezében a füstölő a népért való esedezés eszköze lesz és 
elhárítja a nép fölül Isten haragját. A felhő az Úr „lakhelyének” (2Krón 6,1) szim-
bóluma, vagyis jelenlétének nem csupán jele, hanem megvalósítója is.39

3. AZ ÚJSZÖVETSÉGBEN ÉS AZ EGYHÁZ KEZDETEINÉL

Lukács evangéliumában a templomi illatáldozat idején, „a tömjénoltár jobb oldalán” 
jelenik meg Gábor angyal, és adja Zakariás tudtára János születését (Lk 1,9–11). 
Itt és a Zsidóknak írt levélben (9,4) az ószövetségi keretben működő Templom 
kapcsán kerül említésre a tömjénezés, nem kap új vagy más jelentést.

A bölcsek látogatásakor az egyik ajándék a tömjén (Mt 2,11), amelyet a hagyo-
mány az „Istennek járó” tiszteletként magyaráz40: „egyfajta elővételezése Jézus isteni 
dicsőségének.”41 Ugyanakkor utalhat keresztáldozatára is, melyben önmagát egészen 
odaadja, így a tömjén is a parázson egészen elég, és úgy válik jó illatú füstté, egé-
szen elégő áldozattá.

A Jelenések könyvében (Jel 5,8; 8,3–5) megjelenik a tömjén liturgikus haszná-
lata: a mennyei liturgia leírásánál az angyalok kezében a „tömjénnel teli aranycsésze” 
(Jel 5,8) és az „aranyfüstölő” (Jel 8,3) a szentek imádságait jelképezi, jeleníti meg.42

A felhő képe az Újszövetségben is teofániát jelent: Jézus megkeresztelkedésekor 
megnyílik az ég, a Táborhegyi színeváltozásban „felhő szállt le”, elborította a tanít-
ványokat, akiket „félelem fogott el” (Lk 9,34)43, valamint Jézus mennybemenetelekor 

39	 Természetesen nem állíthatjuk, hogy ahol tömjénezünk, ott Isten bizonyosan (szentségi for-
mában) jelen lenne, ugyanakkor a Templom eleve az Ő jelenlétének kiemelkedő helye, az 
eucharisztia-áldozat bemutatása pedig jelenlétének valóságos megvalósulása. A tömjén szim-
bolizálja ezt a jelenlétet és a földi istentiszteletünk kapcsolatát a mennyei liturgiával. Szentel-
ményként pedig Isten áldását közvetíti számunkra.

40	 Viviano 2002, 12.
41	 Sas 2014, 92.
42	 A 3. versben szereplő oltár, a szentek imája párhuzamba állítható a 6,9–10-ben szereplő oltár-

ra és a bosszúért kiáltó lelkekkel. Collins 2003, 37.
43	 „A felhő: Isten jelenlétének szimbóluma.”, Karris 2003, 116. Ld. még: a mátéi leírás kommentárját 

is: „A fényes felhő az isteni jelenlétet a šekinah-t, az ismeretlen felhőjét jelképezi, melyben Istennel 
lehet találkozni és hallani lehet őt.” Viviano 2003, 107. Ugyanígy Márknál: „Tekintettel arra, hogy 

Kovács Szilvia

80



„felhő takarta el őt a szemük elől” (Apcsel 1,9). Isten dicsőségének jelenlétére utal, akár 
az Ószövetségben.

Bár, mint láthattuk, a Jelenések könyvben liturgikus keretek között jelenik meg 
a tömjén, annak megítélése még évszázadokig kérdéses volt a keresztények köré-
ben. Ennek legvalószínűbb oka az, hogy a füstölés a császárkultusz egyik eleme 
volt, ezért a keresztények számára tilos volt.44 A hatóságok a keresztényeket köte-
lezték tömjén égetésére (ami valójában áldozat bemutatását jelentette) a császár 
képe előtt. Az ezt elvégző keresztényeket hitehagyottnak tekinteték és a „thurifi-
cati” névvel illették.45 A császárkultusz megszűnésével és a keresztény bazilikák 
elterjedésével a templomokba is bekerült a tömjén a 4. századtól.46 Pszeudo-Dio-
nüsziosz leírása alapján az incenzálás az istentisztelet kezdetén történt olyan for-
mában, ahogy azt ma is végzik a bizánci rítusban.47

Fokozatosan terjedt el a liturgia más pontjain is a tömjénezés, mely elsősorban 
az Úr megtisztelésére szolgált, azután a hívek imájának Istenhez szállásának jel-
képe (ugyanígy az adományoknál). Később bekerült a Vesperásba, majd a Laudes-
be is.

4. TANÍTÓHIVATALI RENDELKEZÉSEK

A Tridenti Egyetemes Zsinat a különféle „szertartások” kategóriájába sorolt ele-
mek48 között említi meg a „tömjénezéseket”. Ezekben közös, hogy „apostoli tanításból 
és hagyományból származnak” és céljuk, hogy „az áldozat fenségesebben hasson, és a 
hívek elméjét a vallásosság és jámborság e látható jelei az ezen áldozatban láthatatlanul 
rejlő legmélyebb dolgok megfontolására serkentsék”.49 Tehát a tömjén (más dolgok mel-
lett) a misztériumok jobb megértését, valamint az eucharisztiaünneplés magasz-
tosságának emelését (imádás, tiszteletadás) szolgálja.

A II. Vatikáni Zsinat Liturgikus Konstitúciójában nem jelenik meg név sze-
rint említve a tömjén. A Konstitúció legfontosabb célja a szent liturgia megújítá-
sának és ápolásának elveit meghatározni. Ezen tanulmány bevezetőjében említett 
„nemes egyszerűség” (SC 34) a szertartásokra vonatkozik (amelyek közé, mint láttuk, 

az elbeszélés többször felidézi a Kiv könyvét, a felhőt az isteni jelenlét jelképének kell tekintenünk.” 
Harrington 2003, 58.

44	 Möde 2013,49.
45	 Kunzler 2005, 191.
46	 Kenna 2005, 5.
47	 Eszerint a diakónus az oltár, az előkészített adományok és az ikonok incenzálása után a hí-

vőket is megtömjénezi (végighaladva a templomon). Itt a tiszteletadást és a tisztítás egyaránt 
megjelenhet jelképként.

48	 Megszentelő áldások, gyertyák, tömjénezések, ruhák, és sok más effélék. Trienti Zsinat, XXII. Ülés, 
1562. szeptember 17.: Tanítás és kánonok a legszentebb miseáldozatról. DH 1746.

49	 DH 1746.

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

81



a tömjénezést sorolta a Tridenti Zsinat). Ebben a pontban meghatározza a szem-
pontokat, melyeknek meg kell felelniük a megújított liturgia szertartásainak: 
nemes egyszerűség, áttekinthető rövidség, fölösleges ismétlések kerülése, alkal-
mazkodás a hívek felfogóképességéhez és érthetőség („általában ne szoruljanak sok 
magyarázatra”). A tömjénezés minden szempontból megfelelhet a fenti kritériu-
moknak, gazdag és látványos szimbolikája miatt aligha vannak hívek, akik ne fog-
nák fel, és ne értenék meg jelentését, szükség esetén némi magyarázat segítségével. 
Ünnepélyessége ellenére valójában rendkívül egyszerű szertartás, egyáltalán nem 
hosszú (legtöbbször egyéb tevékenységgel együtt zajlik – vonulás, éneklés, ado-
mányok előkészítése).

Ezen kívül a Katekizmusnak az Ige liturgiájáról szóló pontja (KEK 1154) emlí-
ti még a tömjénezést mint az Isten igéje iránt kifejezett tisztelet jelét (együtt a kör-
menettel és a gyertyákkal).

5. A TÖMJÉN SZEREPE A SZENTMISÉBEN

A továbbiakban tekintsük át, hogy a jelenleg érvényben lévő Római Katolikus 
Misekönyv Általános Rendelkezéseiből mit tudhatunk meg az incenzálással kap-
csolatban. Egyúttal megkíséreljük az adott gesztus jelentésének beazonosítását, 
amely segíthet a liturgikus formációt végzők számára, hogy magyarázatukban 
szem előtt tartsák a tömjénezés szimbolikájának gazdagságát, és erre ráirányítsák 
a szentmise minden résztvevőjének figyelmét. A szentírási részek és az egyházi 
megnyilatkozások fényében az alábbi kategóriák szerint csoportosíthatjuk a szent-
misében megjelenő tömjénezést, adott esetben akár több jelentést is hordozhat 
ugyanaz a gesztus (a 6–7. pontban szereplő szempontok pedig mindig érvényesül-
nek): 1. Isten imádása, 2. hálaadás, 3. tiszteletadás, 4. Isten dicsőségének szimbó-
luma, 5. az Istenhez szálló imádság jelképe, 6. az áldozat magasztosságát emelő 
gesztus, 7. a misztérium mélyebb megértését segítő szimbólum. Ezekhez a profán 
világból ismert hatást is hozzávehetjük: 8. tisztító, gyógyító hatás.50

A Római Misekönyv Általános Rendelkezéseinek két pontja (RMÁR 276–277)51 
külön szól a tömjénezésről. Az előbbi kimondja, hogy „szabadon lehet tömjénezni 
bármely miseformánál: a) a bevonulási menet alatt; b) a szentmise kezdetén a feszületet 

50	 Vö.: bizánci liturgiában a Szent Liturgia elején a diakónus körbejárja az egész templomot és 
megfüstöli; a kopt hagyomány szerint „a bűnt a felszálló füstben ismerik be, és így a vétek alól szim-
bolikus módon feloldozást nyernek”. Pfeifer 2014, 90. Lásd még ehhez a házszentelésnél a tömjéne-
zés szokását.

51	 A továbbiakban a „RMÁR” elhagyásával csak a pontok számát adjuk meg zárójelben. A 277. 
pont a tömjénezés gyakorlati módját írja le, témánk szempontjából nem releváns. Szintén gya-
korlati utasítás, hogy amennyiben van diakónus a szentmisén, úgy ő segédkezik a papnak a töm-
jénbetételkor (174; 175; 178). A tömjénezés gyakorlati módjához lásd részletesebben: Pécsi 2009.

Kovács Szilvia

82



és az oltárt; c) az evangéliumi körmenetkor és az Evangélium hirdetése előtt; d) a fel-
ajánláskor az oltárra helyezett kenyeret és bort, a feszületet, az oltárt, valamint a papot 
és a népet; e) a konszekráció után a Szentostya és a kehely felmutatásakor”. Ugyanez 
a pont le is szűkíti a tömjénezés jelentését: „a tiszteletet és az imádságot fejezi ki”  
– a Szentírásra hivatkozva.52 Nem cáfolva ezt a jelentést, szeretnénk felhívni a 
figyelmet arra, hogy a tömjénezés ennél gazdagabb szimbolikával rendelkezik, 
amint azt látni fogjuk.

5.1. A bevonuláskor

A szentmisén ünnepélyes bevonulás esetén, „ha lesz tömjénezés”,53 „a turifer (tömjé-
nező) a füstölgő54 turibulummal” (120) halad a menet élén. A presbitériumba érkezve 
„a pap – ha megfelelőnek tartja – megtömjénezi a keresztet és az oltárt” (49). A szentmise 
előkészítéséről szóló pontban olvassuk (119): „Amikor a mise ünnepélyes bevonulással 
kezdődik, vigyék magukkal az Evangéliumos könyvet is; vasár- és ünnepnapokon, ha 
tömjéneznek, vigyék a tömjénezőt és a tömjéntartót a tömjénnel, továbbá a körmeneti ke-
resztet és a gyertyatartókat égő gyertyákkal.” A mondatban megjelenő „vasár- és ün-
nepnapokon” megjegyzés azt sugallja, hogy köznapon nincs lehetőség az ünnepé-
lyes bevonulásra (és a tömjénezésre).55

A 123. pont kiegészíti a tömjénezés gyakorlati formájával („körüljárva megtöm-
jénezi a keresztet és az oltárt”). Mindkét pont az oltárcsók után hozza a tömjénezést, 
az oltárcsóknál jelezve, hogy az a „tiszteletadás jele”. Értelmezhetjük úgy, hogy a 
tömjénezés a tiszteladás másik jele, vagy akár itt a tiszteletadás mellett Isten di-
csőségének a szimbóluma is lehet a tömjénezés: az ószövetségi templomhoz ha-
sonlóan, itt jelen van az Úr, immáron nem a kerubok fölött trónolva, hanem 

52	 Zsolt 140(141),2 és Jel 8,3. Ugyanez a gondolat cseng vissza az I. eucharisztikus imában: 
„szent angyalod vigye áldozatunkat mennyei oltárodra isteni Fölséged színe elé” (Misekönyv, 486.), 
valamint a vízkereszti egyetemes könyörgésben: „A hit aranyával, az imádság tömjénfüstjével 
és az áldozatos szeretet mirhájával hódoljon előtted szent néped!” in Szentmise olvasmányai „A” év, 
1989, 446.

53	 Pfeifer magyarázata szerint a vonuláskor használt tömjén a római birodalom szokásaiból ke-
rült át római liturgiába. Eszerint, amikor az Egyház hivatalnokai (püspökök) az állami tisztvi-
selők sorába kerültek, több kiváltság mellett jogot kaptak arra, hogy „az utcán tömjénezőt vihet-
tek. Ezt a szokást átvették a püspökök a katedrálisba való ünnepi bevonulásukhoz”. Pfeifer 2014, 90.

54	 A pap tesz tömjént a parázsra az indulás előtt. (120)
55	 Vö.: „A római szertartásban ötszáz éven át előírták, hogy kizárólag a nagymiséken alkalmazzanak 

tömjént. A többi szokványos miséken ezt szinte megtiltották. Ez végül ahhoz vezetett, hogy a tömjén 
ünnepnapi dolognak minősült.” Pfeifer 2014, 89.

	 Érdekesség, hogy az Evangéliumos könyv hordozásánál nem jelenik meg ez a kikötés, miköz-
ben a gyakorlatban még a tömjénezésnél is ritkább. (Úgy tűnik, a székesegyházakon kívül 
nem sok templomban gyakorolják.)

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

83



„Krisztus a biztos és abszolút középpont, akit a liturgikus térben maga az oltár jelez”56. 
(Ezért a csók és a meghajlás mint Krisztusnak járó tiszteletadás.) A tömjén emlé-
keztet a nem látható isteni jelenlét misztériumára, emellett a füstöléssel jelezzük 
azt is, hogy ez az oltár kivétetik a profán dimenzióból, és a Szent birtokába kerül: 
összeér a földi és a mennyei liturgia Jézus Krisztus áldozatában. Ez még hangsú-
lyosabban kifejeződik a templomszentelés liturgiáján, ahol „az oltárra kitett tartó-
ban tömjént égetnek, majd a püspök megtömjénezi az oltárt, segítői pedig a híveket és a 
templomteret”.57 Kifejező a püspök által mondott könyörgés ezalatt, amiben a temp-
lomot betöltő tömjén illatához hasonlítja Krisztus evangéliumának szellemét, és 
kéri, hogy ugyanúgy járja át az Egyházat, mint ez az illat a templomot.58

5.2. Az Evangélium felolvasásakor

A szentmisében az Evangélium felolvasását „sajátos tisztelet” veszi körül: áldás-
kérés, imádság, Krisztus jelenlétének megvallása, állva hallgatás, „külön tisztelet” 
(60). A 132. pontból következtethetünk arra, hogy a „külön tisztelet” (az evangé-
liumos könyv megcsókolása mellett) a tömjénezés, ahogy azt a Katekizmus is meg-
határozta.59 A pap a papi széknél állva60 tömjént tesz a parázsra és megáldja. Ezután 
a világi szolgálattevők viszik a tömjénezőt (és a gyertyákat) a pap előtt az ambóhoz 
(133), a bevezető akklamációk után „megtömjénezheti a könyvet” (134). A tiszteletadás 
mellett, ahogy azt látni fogjuk a konszekrációt követő incenzálásnál is, Jézus ti-
tokzatos jelenlétére is utalhat a felszálló füst és a jó illat (vö. 2Kor 2,15): Isten Igéje, 
aki értünk testté lett, most a pap száján keresztül szól hozzánk a felolvasott evan-
géliumi részletben.

5.3. Az adományok előkészítésekor

„A pap megtömjénezheti az oltárra helyezett adományokat, majd a keresztet és magát az 
oltárt, annak jeleként, hogy jelezze: Úgy száll Isten színe elé az Egyház áldozata és imája, 
mint a tömjénfüst.” (75; 144)61 Azt látjuk, hogy itt maga a rendelkezés magyarázza a 
56	 Kiss 2024, 55.
57	 Resch 2024, 220.
58	 Uo.
59	 „Sőt még a tömjénezéssel is kifejezzük tiszteletünket” ti. Isten igéje felé az evangélium olvasásakor. 

Dolhai 2008, 144.
60	 Amennyiben nincs lektor, és a pap olvassa az olvasmányokat és a zsoltárt, úgy az ambónál 

történik a tömjén parázsra tétele (135).
61	 Lásd még: a zsolozsmában a „Reggeli és az Esti dicséretben az evangéliumi kantikum alatt meg 

lehet tömjénezni az oltárt, majd a papot és a népet” (Általános Rendelkezések az Imaórák Litur
giájáról, 261).

Kovács Szilvia

84



tömjénezés jelentését a felszálló ima jelképével. Gondolhatunk itt az ószövetségi 
Templom ételáldozatát kísérő füstölésre is, aminek hálaadó karaktere van, jelké-
pezi azt is, hogy a saját imádságunk (áldozatunk) egyesül Krisztuséval, amelyet 
az Egyház az oltáron felajánlani készül. Korábban az adományokat körkörös for-
mában tömjénezték, vagy lehet kereszt alakban: a füst beborítja az adományokat, 
és ezáltal kiveszi őket a profán világból és a szent dimenziójába helyezi (tisztítás), 
hogy méltó legyen a felajánlott kenyér és bor Krisztus testévé és vérévé átváltozni 
a pap szavai által. Ugyanez a jelkép van itt az oltárnál. Isten dicsőségének helyévé 
válik rövidesen.

Ugyanebben a pontban szintén megengedő módban szerepel a pap és a hívek 
incenzálásának lehetősége. Előbbit „szent szolgálata miatt”, utóbbiakat „keresztsé-
gükből fakadó méltóságuk miatt”. A pap és a hívek incenzálását „a diakónus vagy más 
szolgálattevő” (75)62 végzi. Láthatjuk, hogy a római katolikus liturgiában a tömjénezés 
nem az egyházi rend számára fenntartott feladat, bár a tömjént a pap teszi a 
parázsra, és a kereszt jelével meg is áldja.63 A pap és a hívek incenzálása elsősorban 
a tiszteletadásra utal, de a védelem jele is lehet: a megincenzált személyek immá-
ron a templomban rövidesen megjelenő isteni dicsőségbe kerülnek (mint Áron és 
Mózes a Szent Sátorban, és a főpap a Szentek Szentjében).

5.4. Az átváltoztatáskor

„Ha van tömjénezés, amikor az átváltoztatás után a szentostyát és a kelyhet a pap a nép-
nek felmutatja, a szolgálattevő megtömjénezi azokat.” (150) Ez a második alkalom, ahol 
világi szolgálattevő tömjénez a szentmisében. Az összes incenzálás közül ez az a 
pont, ahol a leggazdagabb jelentéssel bír a tömjénfüst. Mindenekelőtt az imádás 
és a tiszteletadás jele, ugyanakkor Isten most megjelenő dicsőségét is jelezheti, 
utalhat a felhőre és a homályra, amely betakarta a Sínai-hegyen, a Szent Sátorban 
és az ószövetségi Templomban Isten jelenlétét64 és ez a titokzatos isteni megmu-
tatkozás fizikai látásunk számára továbbra is rejtve marad, ugyanakkor le is lep-
lezi, látható módon jelzi Isten láthatatlan jelenlétét a felszálló füst és az illat által 
„Isten közelségét, titokzatos jelenlétét mutatja”65. Rámutat arra is, hogy a földi litur-
gia „a mennyei liturgia láthatatlan valóságának a leereszkedése látható világunkba”66. 
Az ünnep magasztosságát emeli, és a misztérium áthatolhatatlanságát jelképezi, 

62	 A 144. pont egyszerűen „egy szolgálattevőről” tesz említést.
63	 Körmeneten vagy akár az átváltoztatáskor praktikus okokból azonban a szolgálattevők is 

tehetnek tömjént a parázsra, áldás nélkül.
64	 Faragó 2023, 189.
65	 Diósi 2024, 37.
66	 Uo.

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

85



„egy időben elfedi és kiemeli a misztériumot”67: az ember sosem láthat egészen a mé-
lyére a kenyér és bor színe alatt megjelenő Isten misztériumának, kicsinyégünket 
beismerve borulunk le Isten titokzatos jelenléte előtt68. Aligha beszélhetünk ebben 
az esetben a felszálló imádság képéről, mert itt Isten az, aki leszáll közénk (ahogy 
a felhő leereszkedett és betöltötte a Szentek Szentjét), a mennyei liturgia ebben a 
pillanatban itt az Oltáron zajlik. Viszont a tömjén füstje emlékeztethet minket 
az ószövetségi népet vezető füstoszlopra, amely itt „elvezet a látható világból a lát-
hatatlan Istenhez”69.

6. KÖVETKEZTETÉS

Áttekintve a füstölés bibliai alapjait és a vonatkozó liturgikus rendelkezéseket 
megállapíthatjuk, hogy a tömjén gazdag biblikus és teológiai tartalommal bír, 
ezért méltó módon helyet kaphat (újra) a római katolikus szentmisében, ahogy a 
keleti liturgiában mindig megőrizte kiemelkedő szerepét. 

Tanulmányunkban megállapítottuk, hogy bár a Misekönyv összes, incenzá-
lásról szóló része csupán megengedő módban van, és sehol sem írja elő a tömjéne-
zés kötelező voltát a római katolikus szentmise liturgiájában, a lehetőséget meg-
adja. Arra ugyan nem kapunk választ sem a rubrikákból, sem más rendelkezések-
ből, hogy miért nem a tömjénezés a „rendes” forma legalább vasár- és ünnepnapon, 
és miért nem annak elhagyása a rendkívüli, lelkipásztori szükséggel indokolt hely-
zet, a megengedő mód pozitív értelmezése lehetővé teszi a füstölés rendszeres gya-
korlatát, amennyiben azt a felszentelt szolgálattevő alkalmasnak találja. 

Láthattuk, hogy a tömjénezés gazdag jelentéssel bír a szentmisében70, melyet 
érdemes kihasználni, hiszen a liturgia résztvevőit segíti az Isten imádásában, a 
tiszteletadásban, emeli az ünnep magasztosságát, figyelmünket hitünk misztéri-
umára irányítja és emlékeztet kicsinységünkre, amellyel fogadnunk kell a közénk 
érkező Istent. A tömjénezés ugyanakkor két érzékszervünket is „megmozgatja” és 
bevonja a liturgiába, így segítve a teljes ember belépését az istentiszteletbe. 

A fentiek fényében ésszerűnek tűnik a hívek és a papság számára elmélyíteni 
ennek a liturgikus gesztusnak a jelentőségét mind katekézis és prédikáció formá-
jában (liturgiára formálás), mind pedig a gyakorlat által (liturgia általi formáló-
dás), hogy ne rendkívüli alkalom legyen a füstölés, hanem az ünnepi liturgia szer-
ves részét képezze, és segítsen a szimbólumok érzékelésére és megértésére irányu-
ló képesség (vö. DD 44) visszanyerésében.

67	 Uo.
68	 Vö. Kenna 2005, 13.
69	 Faragó 2023, 189.
70	 Pfeifer konkrét pontokba szedi, hogy miként lehetne a tömjén használatát és annak szimboli-

káját jobban elmélyíteni (Pfeifer 2014, 91).

Kovács Szilvia

86



IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

A Katolikus Egyház katekizmusa. 2002. Szent István Kézikönyvek 6. Budapest: Szent István 
Társulat. 

A Római Misekönyv általános rendelkezései. 2022. A II. Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat 
határozata szerint megújított, VI. Pál pápa tekintélyével kihirdetett, II. János Pál pápa 
által felülvizsgált, kibővített Római Misekönyv. A Magyar Katolikus Püspöki Kon-
ferencia megbízásából a harmadik, hivatalos, bővített vatikáni kiadás alapján készült 
fordítás. Budapest: Szent István Társulat. 

A Szentmise olvasmányai „A” év vasárnapjaira és a főbb ünnepekre. 1989. Budapest: Szent Ist-
ván Társulat. 

Általános rendelkezések az imaórák liturgiájáról. 2014. In Az imaórák liturgiája (Liturgia 
horarum) a római szertartás szerint. Budapest: Szent István Társulat. 

Bibliai nevek és fogalmak lexikona. 1988. Budapest: Primo Evangéliumi Kiadó. Online 
elérhetőség: https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-bibliai-
nevek-es-fogalmak-lexikona-C7907/u-C8A36/az-ur-dicsosege-C8A4D/?list=eyJmaW
x0ZXJzIjogeyJNVSI6IFsiTkZPX0xFWF9MZXhpa29ub2tfQzc5MDciXX-
0sICJxdWVyeSI6ICJkaWNzXHUwMTUxc1x1MDBlOWcifQ (hozzáférés: 2024–12–
28). 

Ó- és Újszövetségi Szentírás a Neovulgáta alapján. 2002. Budapest: Szent Jeromos Katolikus 
Bibliatársulat. 

Artzy, Michal. 1994. Incense, Camels and Collared Rim Jars: Desert Trade Routes and 
Maritime Outlets in the Second Millennium. Oxford Journal of Archaeology 13: 121–
147. https://doi.org/10.1111/j.1468-0092.1994.tb00035.x. 

Bárczi, Géza, és Országh László, szerk. 1959–1962. A magyar nyelv értelmező szótára. A 
Magyar Tudományos Akadémia Nyelvtudományi Intézete. Budapest: Akadémiai 
Kiadó. Online elérhetőség:  https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/
Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/t-4D5B8/tomjen-50089/ 
(hozzáférés: 2024–12–28). 

Castelot, John J., és Aelred Cody. 2003. Izrael vallási intézményei. In Jeromos Bibliakom
mentár. III: Biblikus tanulmányok. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent 
Jeromos Katolikus Bibliatársulat. 

Collins, Adela Yarbro. 2003. Jelenések könyve. In Jeromos Bibliakommentár. II: Az Újszövetség 
könyveinek magyarázata. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos 
Katolikus Bibliatársulat. 

Couturier, Guy P. 2002. Jeremiás. In Jeromos Bibliakommentár. I: Az Ószövetség könyveinek 
magyarázata. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos Katolikus 
Bibliatársulat. 

Denzinger, Heinrich, és Peter Hünermann, szerk. 2004. Hitvallások és az Egyház Tanító
hivatalának megnyilatkozásai. Szent István Kézikönyvek 9. Bátonyterenye: Örökmécs; 
Budapest: Szent István Társulat. 

Diós, István, szek. 2002. A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai. Szent István Kézikönyvek 2. 
Budapest: Szent István Társulat. 

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

87

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-bibliai-nevek-es-fogalmak-lexikona-C7907/u-C8A36/az-ur-dicsosege-C8A4D/?list=eyJmaWx0ZXJzIjogeyJNVSI6IFsiTkZPX0xFWF9MZXhpa29ub2tfQzc5MDciXX0sICJxdWVyeSI6ICJkaWNzXHUwMTUxc1x1MDBlOWcifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-bibliai-nevek-es-fogalmak-lexikona-C7907/u-C8A36/az-ur-dicsosege-C8A4D/?list=eyJmaWx0ZXJzIjogeyJNVSI6IFsiTkZPX0xFWF9MZXhpa29ub2tfQzc5MDciXX0sICJxdWVyeSI6ICJkaWNzXHUwMTUxc1x1MDBlOWcifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-bibliai-nevek-es-fogalmak-lexikona-C7907/u-C8A36/az-ur-dicsosege-C8A4D/?list=eyJmaWx0ZXJzIjogeyJNVSI6IFsiTkZPX0xFWF9MZXhpa29ub2tfQzc5MDciXX0sICJxdWVyeSI6ICJkaWNzXHUwMTUxc1x1MDBlOWcifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-bibliai-nevek-es-fogalmak-lexikona-C7907/u-C8A36/az-ur-dicsosege-C8A4D/?list=eyJmaWx0ZXJzIjogeyJNVSI6IFsiTkZPX0xFWF9MZXhpa29ub2tfQzc5MDciXX0sICJxdWVyeSI6ICJkaWNzXHUwMTUxc1x1MDBlOWcifQ
https://doi.org/10.1111/j.1468-0092.1994.tb00035.x
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/t-4D5B8/tomjen-50089/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/t-4D5B8/tomjen-50089/


Diósi, Dávid. 2024. Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében: Hans-Georg 
Gadamer „szimbólum”, „kép” és „jel” koncepciójának liturgiateológiai jelentősége. Studia 
Theologica TranssylvaniensiaSupplementum 4: 19–44. https://doi.org/10.52258/stthtr.
sup.04.01. 

Dolhai, Lajos. 2008. Isten igéje a liturgiában: teológiai alapvetés. Praeconia3: 141–151. 
Faley, Roland J. 2002. Leviticus. In Jeromos Bibliakommentár. I: Az Ószövetség könyveinek 

magyarázata. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos Katolikus Biblia
társulat. 

Faragó, István. 2023. Mozgás a liturgiában mint nonverbális kommunikáció. Studia 
Theologica Transsylvaniensia 26: 185–196. https://doi.org/10.52258/stthtr.2023.10. 

Farkas, Ágnes. 2014. A napkeleti bölcsek ajándékai: tömjén és mirha. Farmakognóziai 
hírek 34: 1. 

Ferenc pápa. 2023. Desiderio desideravi kezdetű apostoli levele a püspököknek, papoknak, 
diakónusoknak, a megszentelt személyeknek és a világi hívőknek Isten népének 
liturgikus képzéséről. Budapest: Szent István Társulat. 

Fráter, Erzsébet. 2019. Tömjén és mirha a Bibliában. Kertbarát magazin11–12: 48–51. 
Haran, Menaḥem. 1960. The Uses of Incense in the Ancient Israelite Ritual. Vetus Testa

mentum 2: 113–129. https://doi.org/10.2307/1516131. 
Harrathi, Hajer. 2023. Frankincense’s Ritual Uses in Oman: An Anthropological Study. Al-

Muntaqa 6: 86–105. 
Harrington, Daniel J. 2003. Evangélium Márk szerint. In Jeromos Bibliakommentár. III: 

Biblikus tanulmányok. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos Katolikus 
Bibliatársulat. 

Houtman, C. 1992. On the Function of the Holy Incense (Exodus 30:34–38) and the Sacred 
Anointing Oil (Exodus 30:22–33).  Vetus Testamentum  4: 458–465.  https://doi.
org/10.2307/1518958. 

Huesman, John E. 2002. Jeremiás. In Jeromos Bibliakommentár. I: Az Ószövetség könyveinek 
magyarázata. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos Katolikus 
Bibliatársulat. 

Huet, Valérie. 2017. Der Weihrauch auf den römischen Reliefs mit Opferdarstellungen. 
Trivium 27. https://doi.org/10.4000/trivium.5651. 

Karris, Robert J. 2003. Evangélium Lukács szerint. In Jeromos Bibliakommentár. III: Biblikus 
tanulmányok. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos Katolikus 
Bibliatársulat. 

Kenna, Margaret E. 2005. Why Does Incense Smell Religious? The Anthropology of Smell 
Meets Greek Orthodoxy. Journal of Mediterranean Studies 15: 1–20. 

Kiss, Endre. 2024. Az oltár mint abszolút középpont: Isten népe szeretetének kifejeződése 
az oltárcsókban. Studia Theologica Transsylvaniensia Supplementum 4. https://doi.
org/10.52258/stthtr.sup.04.03. 

Kunzler, Michael. 2005. Az Egyház liturgiája. Szeged: Agapé. 
Möde, Erwin. 2013. Szent idők: liturgikus ünnepek és rítusok, összeköttetésben az örökké

valósággal. Praeconia 1: 42–50. 
Nielsen, Kjeld. 1986. Incense in Ancient Israel. Leiden: Brill. 

Kovács Szilvia

88

https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.01
https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.01
https://doi.org/10.2307/1516131
https://doi.org/10.2307/1518958
https://doi.org/10.2307/1518958
https://doi.org/10.4000/trivium.5651
https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.03
https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.03


Pécsi, Kornél. 2009. Rubrikák négy évtized távlatában: A Missale Romanum általános 
rendelkezéseinek változása 1970-től napjainkig. Praeconia 4: 53–78. 

Pfeifer, Michael. 2014. Csak egy ünnepi díszítő kellék? A tömjén szimbolikájáról. Praeconia 2: 
89–91. 

Resch, András. 2024. A templomszentelés liturgiája a Magyar Egyházban a kezdetektől 
napjainkig. Studia Theologica Transsylvaniensia 27: 201–223. https://doi.org/10.52258/
stthtr.2024.12. 

Sas, Norbert. 2014. A tömjén teológiájához. Praeconia 2: 92–93. 
Tkacik, Arnold J. 2002. Ezekiel. In Jeromos Bibliakommentár. I: Az Ószövetség könyveinek 

magyarázata. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent Jeromos Katolikus Biblia
társulat. 

Viviano, Benedict. 2002. Evangélium Máté szerint. In Jeromos Bibliakommentár. II: Az 
Újszövetség könyveinek magyarázata. Szerkesztette Thorday Attila. Budapest: Szent 
Jeromos Katolikus Bibliatársulat. 

Wise, Elliot. 2009. An ‘Odor of Sanctity’: The Iconography, Magic, and Ritual of Egyptian 
Incense. Studia Antiqua 7: 67–80. 

Yadav, Virendra Kumar et al. 2020. Incense and incense sticks: Types, components, origin 
and their religious beliefs and importance among different religions. J. Bio. Innov. 9: 
1420–1439. https://doi.org/10.46344/JBINO.2020.v09i06.28.

A TÖMJÉN HASZNÁLATAA RÓMAI KATOLIKUS SZENTMISÉBEN

89

https://doi.org/10.52258/stthtr.2024.12
https://doi.org/10.52258/stthtr.2024.12
https://doi.org/10.46344/JBINO.2020.v09i06.28


ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT  
VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP  

INDULÁSÁNAK KÖRÜLMÉNYEIHEZ
A LAP JELENTŐSÉGE A BAPTISTA EGYHÁZTÖRTÉNELEMBEN

Balog László
Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem / Sapientia – Hungarian University of Transylvania

Csíkszereda / Miercurea Ciuc (RO)
baloglaszlo@uni.sapientia.ro

Title: Notes on the Founding of the Baptist Periodical “Békehírnök – A Journal of Sunday 
Lessons”: The Significance of the Periodical in Baptist Church History

Abstract: One of the most significant elements of the history of the Hungarian Baptist 
Church is the Baptist press. With the help of this microhistory, which has seen renewed 
interest for several decades and is now one of the most important tools and methodologies 
of historical research, it is possible to map out the central newspaper of the Baptist press, 
the “Békehírnök”. This study not only provides useful insights into the history of the 
newspaper’s origins and its launch, but also outlines the beginnings of the Baptist religion 
in Hungary and its struggle for legalization.

Keywords: Baptist religion, press history, Békehírnök, recognized denomination.

A Békehírnök című lap a magyarországi baptista közösség központi lapja, de a 
„kisebb testvérek”, a Kárpát-medencei baptisták1 is élénk figyelemmel fordulnak 
a Magyarországi Baptista Egyház hivatalos lapja felé. Ez az időszaki kiadvány épp 
idén, 2025-ben ünnepli fennállásának 130. évfordulóját.

Doktori disszertációm alapját képezi a Békehírnök, illetve a magyarországi bap-
tisták további centrális lapjainak, – Az Igazság Tanúja, Az Igazság Hírnöke, Az Üdv 
Üzenet, valamint az Olvasd! című missziós brossúra, a Békehírnök melléklete – illetve 
a Hajnalcsillag című baptista gyereklap recepciótörténete az indulástól az Impérium-
váltásig, azaz Trianonig, tehát 1895-től 1921-ig tartó bő negyedszázados története. 

A vizsgálat tárgyát képező lapoknak, folyóiratoknak elévülhetetlen érdemei van-
nak a baptista egyház terjedésében, missziójában. A magyar nyelvű baptista köz-
ponti lapok recepciótörténete, – benne a XX. sz. fordulójának egyháztörténelmi 
eseményeivel – ugyanakkor rávilágít az ökuménia „korlátaira”, az 1905-ben elismert 
baptista felekezet esetében.
1	 Lásd az erdélyi magyar baptisták, felvidéki magyar baptisták, vajdasági magyar baptisták és 

kárpátaljai magyar baptista közösségek, illetve az észak-amerikai magyar baptista közösségek 
szövetségét.

90

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.06



1. AZ EURÓPAI BAPTISTA MISSZIÓ HŐSKORA

Marosi Nagy Lajos baptista egyháztörténész segítségével vázolom azt a miliőt, 
amelyben a lap megszületésének előzményei zajlottak.2 Marosi elsőként John 
Smitht és Thomas Helwyst említi, akik Angliából menekülve, az anglikán állam
egyházat megtagadva, a Novum Testamentum talaján álltak. Hollandiában hoz-
ták létre 1609-ben az első baptista gyülekezetet. A baptista nevet az ellenük tilta-
kozóktól kapták, mivel a baptista elkülönülés legfőbb külső jegye a bibliai beme-
rítés volt. Az első baptista közösség a korábbi viharos időszakok emlékeit őrizte, 
így valójában a közösség tagjaiban a reformáció korának anabaptistái is „lakoztak”, 
életvitelükben, hitelveikben az anabaptisták egy része élt tovább. Helwys korán 
elkészíti első hitvallásukat, ennek hangsúlyos elemei: az egyén hitbéli döntésének 
szabadsága, állam és egyház szétválasztása, Krisztus követésének fontossága, va-
lamint egy olyan erőteljes missziós alaplelkület, amelynek lényegét majd Johann 
Gerhard Oncken úgy fogalmazza meg, hogy „Minden baptista misszionárius”.3

A hőskor következő lépése a baptisták szabadegyházának létrejötte, ez az előbb 
idézett Oncken nevéhez fűződik. Kereskedősegédként Angliából hazatérve Ham-
burgban telepedik le, itt keresi fel, mint bibliaárus-misszionárius az angol nyelvű 
kálvinista gyülekezetet. Rengeteg bibliát ad el, vasárnapi iskolát szervez, és létre-
hozza 1834-ben az első baptista gyülekezetet, ő maga is feleségével és öt társával 
bemerítkezik.

Közvetlen munkatársa lesz egy tehetséges zsidó vallású „megtérő”, Julius Köbner, 
akinek segítségével a hatóságok kérésére csakhamar elkészítik 1837-re a baptista 
hitvallást. Ebben az évben merítkezett be, majd lett Oncken főmunkatársa és a 
berlini gyülekezet pásztora Gottfried Wilhelm Lehmann, aki 1865-ben Magyar-
országon is járt és a Dunában bemeríti az első hitvallókat.

Íme az első kapocs az európai baptizmus és a magyarországi baptizmus között. 
Oncken az angolszász kálvinista ébredési mozgalom alapjain állt, Lehmann pedig 
a lutheránus pietizmus hagyományát vallotta magáénak, így ezek a dogmatikai/
egyháztörténelmi elemek keveredtek és mindketten hatással voltak a születő bap-
tista hitvallásra.

Érdekes módon egy korábbi tragikus történés is segítette a frissen született 
baptista közösség társadalmi beágyazódását, elfogadottságát. Történt ugyanis, 
hogy 1842 májusában Hamburgban a híres Hanza-városban háromnapos tűzvész 
pusztított. Oncken a tűzkárosult nincstelenek segítségére sietett, és az imaházat 
felajánlotta menedékhelyül, a jó példa pedig rokonszenvet keltett a gyülekezet 
irányába, enyhültek az addigi előítéletek.

2	 Marosi Nagy 2017, 13–18.
3	 Marosi Nagy, 13.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

91



Ez a történelmi eset szolgáltatja a második kapcsot témánk tárgyában. A város újjá-
építésére Európa számos országából sereglettek az iparosok. Közöttük három ma-
gyar fiatal is: Marschall József, Rottmayer János és Vojka János, akik itt ismerték 
meg az evangéliumot, itt találkoztak és csatlakoztak a baptista gyülekezethez, 
majd mint hitüket megvalló bizonyságtevők tértek haza 1846. május 20-án Pestre.

Ez a nap tulajdonképpen a magyarországi baptista misszió kezdetét is jelentette.
Rottmayer János Pesten, az asztalosműhelyében kezdte el missziós munkáját, 

hitbeli meggyőződésének terjesztését, Vojka János Baranyában cselekedte ugyan-
ezt, néhány hitvallót be is merítenek állomáshelyeiken. A szabadságharc bukása 
után az új hatalom vegzálása miatt Vojka Skóciába, Rottmayer pedig Kolozsvárra 
költözött, míg Marschall József a bécsi baptista gyülekezet alapítói között volt.

2. A BAPTISTA MISSZIÓ KEZDETEI A KÁRPÁT-MEDENCÉBEN

A szabadságharc bukása után a Bach-korszak regulázó egyházpolitikája következ-
tében a baptista misszió negyedszázadra elhalványult, aztán 1873 tavaszán való-
sággal felélénkült Meyer Henrik Újpestre érkezésével. Ő is mint a londoni szék-
helyű Brit és Külföldi Bibliatársulat munkatársa, könyvterjesztője kezdte el a 
munkáját, de mivel a társaság szabályzatainak nem felelt meg, hogy kolportőrei 
hitbuzgalmi beszédeket is mondjanak, csakhamar elbocsájtották.

Meyer Henrik lett a harmadik kapocs a Kárpát-medencei baptista fejlődéstörténetben, 
vele kezdődött el Magyarországon az újabb kori baptista misszió. 1874 decembe-
rében két óbudai hitvallót a Lukács fürdőben bemerített, innentől kezdve teljes 
erejével a bizonyságtevéseknek és gyülekezetépítéseknek szentelte életét. Ennek 
az áldásos munkának köszönhetően is, „a felébredt, újjászületett német és magyar ige-
hirdetők, akik megerősödtek Krisztusban, többen is alkalmas bizonyságtevőkké váltak”.4

Az első „lelkipásztorok” legtöbbje csupán laikus igehirdető volt, hiszen baptis-
ta teológia ekkor még nem létezett – legalábbis Magyarországon –, de „őket a Szent-
lélek Isten annyira megáldotta, hogy általuk nagyon sokan fogadták el az Urat” – írja 
Marosi Nagy Lajos.5 Kezdetben német nyelven misszionáltak, Meyer írta első hit-
vallási irataikat, például a Getaufter Christent, ami annyit jelent, hogy Keresztelt 
keresztyének.

A misszióközpont az 1887-ben épített budapesti Wesselényi utcai imaház lett. 
Természetesen az akkori belügyminisztérium „képviselőit”, a karhatalom belbiz-
tonsági szerveit és – még korábban, a kiegyezés előtt – az Osztrák Császárság ka-
tonai felderítését egyaránt zavarta és „érdekelte” a késő esti imaóra, a laikus ige-
hirdetés formája, legfőképp hatásai. A  katonai periratok tanúsága szerint 

4	 Marosi Nagy, 17.
5	 Marosi Nagy, 17.

Balog László

92



„Krisztus követőinek”, majd „nazarénusoknak” is nevezték őket, összekeverve az 
akkori nazarénus szektával, így csak jóval később lett a nevük baptista.

Eredetileg Jézus Krisztus legkorábbi követőit nevezték így, még a Korán is, majd 
később, a 4. századtól nazaarenus, nazréus egy krisztuskövető zsidó szektát takart, 
akik továbbra is betartották a Tóra előírásait szemben a pogány keresztényekkel.

A középkorban egy fontos katolikus alapítás, sőt kettő is történt, hiszen 1752-ben 
Salamancaban Juan Alonso Varela y Losada megalapította a nazarénus férfi szer-
zetesrendet, a Názáreti Jézusról Nevezett Bűnbánók Rendjét, amelynek magyar 
vonatkozása is van hiszen Barkóczy Ferenc egri püspök, majd esztergomi érsek 
úgy az egri mint az esztergomi egyházmegye területére letelepíti őket.6 Ezt követ-
te Marcantonio Durando olasz katolikus pap rendalapítása, aki 1865-ben létre-
hozta a Nazarénus Nővérek Rendjét, a megfeszített Krisztus szenvedő tagjainak, 
a betegeknek a szolgálatára.7

A birodalmi katonai hírszerzés téves beazonosításának oka mégis az volt, hogy 
nazarénusoknak nevezték a Krisztusban Hívő Nazarénusok Gyülekezetét is, és velük 
kapcsolták össze ezeket a jámbor misszionáriusokat, akik pár év alatt a teljes Kárpát-
medencét bebarangolták, a szlovákiai német cipszereken át az erdélyi románságig 
mindenhol térítettek. A Krisztusban Hívő Nazarénusok Gyülekezetét a 19. század 
elején egy Samuel Heinrich Fröhlich nevű svájci református lelkész, vallásújító in-
dította el, az ő vallásújító anabaptista tanaiból nőtt ki a szekta, és a „szoros út köve-
tése”, valamint a bűntelen életre való tanítás volt a két legfőbb tézispontja.8

3. A BÉKEHÍRNÖK INDULÁSÁNAK „GYAKORLATI” ELŐZMÉNYEI:  
A BAPTISTA FELEKEZET LEGALIZÁCIÓS KÜZDELME

2025. november 2-án ünnepli a Magyarországi Baptista Egyház az állami elismer-
tetésének 120. évfordulóját. Az eleinte missziós mozgalomként indult, Német
országból importált baptista kezdeményezők sikertelennek induló, végeérhetetlen 
tárgyalások, kérelmezések, illetve a saját felekezeten belüli villongások, irányza-
tokra szakadások ellenére 1905-ben elérték az „elismert felekezet” státust.9

A kultusztárcát akkoriban Dr. Lukács György vezette, akit a parlamentet mellőz-
ve, a király által kinevezett Fejérváry Géza miniszterelnök kért fel erre a pozícióra. 
Lukács liberális képviselő volt, így nem volt lekötelezettje a katolikus egyháznak. 
Ezért aztán amikor kezébe adták a baptisták 1895-ben benyújtott – és azóta is „el-
fektetett” – elismerés iránti kérelmét, azt pozitívan bírálta el. Marosi Nagy Lajos 

6	 https://eger.egyhazmegye.hu/turizmus/a-honap-mutargya/a-nyar-mutargya Hozzáférés: 2025.10.15.
7	 https://lexikon.katolikus.hu/D/Durando.html Hozzáférés: 2025.10.15.
8	 https://antiszekta.gportal.hu/gindex.php?pg=13899951 Hozzáférés: 2025.10.15.
9	 Marosi Nagy 2025.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

93

https://eger.egyhazmegye.hu/turizmus/a-honap-mutargya/a-nyar-mutargya
https://lexikon.katolikus.hu/D/Durando.html
https://antiszekta.gportal.hu/gindex.php?pg=13899951


baptista egyháztörténész két fő okot is említ, amiért Lukács György kultusz
miniszter előre lendítette a baptisták ügyét.

Egyrészt – mint idézi Lukács minisztert, aki kijelentette: „én a baptistákat 
régen ismerem”10 – a kultuszminiszter még Békés megye főispánjaként közeli kap-
csolatba került a békési baptistákkal, akik intenzív baptista missziót indítottak a 
településen és környékén, baptista imaházakat építettek és egyre több bemerítést 
is végeztek.

Másrészt liberális lévén, figyelt az angliai liberálisokra is, akiknek vezére ak-
koriban dr. John L. Clifford baptista prédikátor volt, akit éppen az 1905-ben meg-
alakult Baptista Világszövetség elnökévé választottak. Így aztán bekérette a bap-
tisták elöljáróit, arra biztatva őket, újra nyújtsák be az elismerés iránti kérelmet, 
olyanformán, hogy az tartalmazza az elismerés állami feltételeit is, és ezekkel le-
gyen harmóniában.

Csopják Attila, Udvarnoki András, Orosz István és Tomi Lajos baptista ve-
zetők elkészítették A baptisták egyházi szervezete című szervezeti és működési 
szabályzatot, erre került fel a 77092/1905-ös sorszám, illetve a miniszteri pecsét, 
ezt követően látta el kézjegyével a dokumentumot Dr. Lukács György kultusz-
miniszter.

Ennek az okmánynak a függeléke az 1895. évi XLIII. tc. 7. §-nak megfelelően 
a Hitvallomása és szerkezete a keresztelt keresztyén gyülekezeteknek, melyeket közönsége-
sen baptistáknak neveznek címmel jegyzett, a német baptista hitvallásból átvett, 
annak alapján alkalmazott magyar nyelvű szöveg volt.

1905. szeptember 15-én Ócsán – Szabó András helyi prédikátor szervezése se-
gítségével – megtartott rendkívüli szövetkezeti gyűlés ismételten felülvizsgálta, 
bővítette, majd jóváhagyás végett felterjesztette az azóta „ócsai hitvallás”-ként em-
legetett közgyűlési okmányt. Ezt már csak Csopják Attila közgyűlési elnök és 
Orosz István jegyző írták alá.

A miniszter által elfogadott, rendeletben rögzített kérelemre záradék11 került, 
és a határozatot a Budapesti Közlöny 1905. november 2-i keltezéssel, A vallás-és 
közoktatásügyi magyar királyi miniszter 77.092/1905. számú körrendelete valamennyi 
törvényhatóság közönségének és a fiumei kormányzónak a baptista vallásfelekezet törvé-
nyes elismertetése tárgyában címmel közölte.

10	 Marosi Nagy 2025.
11	 Lásd: Marosi Nagy, 17.

Balog László

94



77092 szám
1905
Az 1895. évi XLIII, t. czikk 7. §-a alapján jóváhagyom azzal, hogy az idézett t. czikk 18. §-ához 
képest minden változtatás esetről esetre jóváhagyás végett hozzám bejelentendő.
Budapesten, 1905. évi november hó 2-án.
Magyar Királyi Vallás- és Közoktatásügyi Miniszter pecsétje.
Lukács s.k.

A körrendelet tételmondata így hangzott: „Ezen immár jóváhagyott szabályzatok alap-
ján a baptista vallásfelekezetet az 1895. évi XLIII. tc. rendelkezései értelmében az állam 
védelme és főfelügyelete alatt álló törvényesen elismert vallásfelekezetnek nyilvánítom.”12

A szervezett missziómunka 1873-ban kezdődött el, Meyer Henrik nevéhez 
fűződik, a baptisták jogi helyzetének jobbítását, a sajtólobbit13 és a parlamenti ké-
relmek írását is ő indította el. Mindeközben a magyar közigazgatás részéről állan-
dó zaklatás és üldözés volt az osztályrészük. Marosi Nagy Lajos szerint – Kolozsi 
Nagy Jánost idézve – ennek elsődleges oka „egyrészt a népegyházak egyes papjainak 
féltékenységére, másrészt a baptistáknak a fegyverfogást megtagadó nazarénusokkal való 
összetévesztésére vezethető vissza”14.

Precízen gyűjtötte gyülekezeti és missziós munkásaitól a zaklatások beszá
molóit, jelentéseit, a testvéreket kifejezetten kérte, gyűjtsék, dokumentálják, je-
gyezzék fel ezeket a zaklatásokat, és a legmagasabban jegyzett hatóságokhoz nyújt-
sák be sérelmeiket, kérvényezve a szabad vallásgyakorlást.

Az egyik ilyen 1883-as folyamodványra maga Tisza Kálmán miniszterelnök 
válaszolt, elutasítva azt, válaszában azt írva, hogy nem kívánják az elismert egy-
házak körét bővíteni15, ha meg magánösszejöveteli kérelemként tekint a folyamod-
ványra, akkor azt a belügyi hatóságoknak kell elbírálni, ennek az engedélynek a 
megadása az ő jogosítványuk.

Meyer nem tágított, befolyásos politikusokat keresett és talált, például Irányi 
Dániel ellenzéki képviselő személyében, illetve Papp Gábor dunántúli református 
püspököt és Csáky Albin grófot is megnyerte a baptista mozgalom számára.

Az 1883-as kérelmet számos másik követte, 1890-ben, illetve 1892-ben is, ezek-
hez vaskos zaklatási jegyzőkönyvcsomagot is mellékelt, bizonyítva a baptisták 
szabad vallásgyakorlásának valós igényét.

12	 A Békehírnök közli a teljes szöveget az 1905. november 15-i számában.
13	 Legifjabb László 2014, 26-33.
14	 Kolozsi Nagy 2005, 35.
15	 Eötvös József vallásügyi miniszter liberális törekvéseinek első eredménye az 1867. évi XVII. 

törvénycikk Az izraeliták egyenjogúsításáról polgári és politikai jogok tekintetében címmel. Ezt foly-
tatta az 1895-ös XLIII. vallásügyi törvény előtt meghozott XLII-es törvény Az izraelita vallásról 
címmel, szintén 1895-ből, amely kimondta, hogy a zsidó vallás ugyanúgy a magyar nemzeten 
belüli vallásfelekezet lett, mint a katolikus vagy református. In: https://net.jogtar.hu/

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

95

https://net.jogtar.hu/


Ugyanakkor folyamatosan kilincselt barátainál, liberálisabb és egyenlőbb val-
lástörvényt remélve. Ennek érdekében élénken figyelte a parlamenti munkálato-
kat, az egyházpolitikai törvények előkészítési folyamatait, számos esetben meg-
jegyzéseit csatoltan megküldte az érdekelteknek. Szoros kapcsolatban maradt Irá-
nyi Dániellel is, főként az 1895. évi XLIII. törvénycikk tárgyalási folyamata során, 
ennek köszönhetően rendszeresen tanácsokkal és anyagokkal ellátva Irányit, aki 
az 1848-as párt ellenzéki képviselőjeként nem kevesebb, mint huszonhárom ízben 
interpellált a baptisták vallásszabadsága ügyében.16

Főként a kiegyezés után működött a BET17, azaz a háromféle egyházjogi stá-
tusz: bevett, elismert és tűrt. 1905-ig a baptista felekezet a harmadik kategóriába tar-
tozott, ezért volt Meyer legfőbb célja az elismert státusz megszerzése, és ezáltal a 
„szekta” kategória megszüntetése. Ugyanakkor a tűrt státusz is rengeteg feszült-
ség okozója lett a baptista közösségeken belül is.

Nyilvánosan nem lehetett gyülekezetük, ingatlanjaikat is magántulajdonként 
birtokolhatták, gyerekeiket más vallású hitoktatásban kellett taníttassák, az egy-
házi temetőket nem használhatták, a baptista istentiszteletek gyűlésnek minősül-
tek, amit főszolgabírói engedélyhez kötöttek.

Közben fordult a kocka, Meyer Henrik – a német nyelvű magyarországi bap-
tista misszióvezető – küzdelmének elveit, aki Kornya Mihállyal, a nagy paraszta-
postollal és társvezetőivel egyetértésben működött, az időközben a magyar nyelvű 
baptista missziót elindító Udvarnoki András, Balogh Lajos, Csopják Attila saját 
programként tűzték zászlajukra, miközben Meyerék már elálltak az elismert stá-
tusz megszerzésétől. Ők átvették Meyertől a kérelmek benyújtását, legutolsó ilyen 
próbálkozásuk 1902-ben volt, de ez is eredménytelen maradt.

Elsősorban lelkiismereti okokra hivatkoznak, a „szabad államban szabad egyház” 
baptista alapelvet – amelyet dr. Rushbrooke18, a Baptista Világszövetség főtitkára 
világosan összegzett – érezték veszélyben az elismert státusz megszerzése esetén.

Rushbrooke amellett érvelt, hogy nem kell az államtól pénz, támogatás a bap-
tisták számára, ugyanis ennek a vallásnak épp ez a sajátossága, hogy lelkészeiket 
és a gyülekezeteiket, intézményeiket maguknak a hívőknek kell eltartaniuk, az 
államtól „csak” korlátlan szabadságot kérnek az evangélium hirdetésére és gyere-
keik oktatására, taníttatására.

A megszerzett elismerés után, utólagosan a Baptista Világszövetség kérte a 
magyarországi baptistáktól az elismerés visszavonatását, eddigre azonban a ma-
gyarországi baptisták jószerével kétfele szakadtak, és ez az állapot így marad a 
trianoni kataklizma utánig, annak hatására történt meg a táborok egyesülése Ma-
gyarországon 1920-ban.

16	 Kolozsi Nagy, 35.
17	 Somogyi 1948.
18	 Somogyi 1948.

Balog László

96



Az 1905-ös elismerés súlyos következményekkel járt, gyakran családon belül 
is egyik az egyik táborba, a másik a másik táborba tartozónak vallotta magát, így 
sok településen egymás mellett működött az elismertek és az el nem ismertek gyü-
lekezeti terme.

Mindezek ellenére hitelvi különbség soha nem merült fel a táborok között, sőt 
gyakran együttműködtek több kardinális dologban, mint a menházak és a közös 
nyomda (MOB) működtetésében, olyannyira, hogy kardinális lapjaik, a Békehír-
nök (elismertek), illetve az Igazság Tanúja (el nem ismertek) című lapokat 1908-ban, 
egy évig Békehírnök fejléccel együtt adták ki. A „sajtóbarátság” csak egy évet tar-
tott, s az el nem ismertek ezalatt is kiadták saját lapjukat, az Igazság Tanúját.

Dr. Somogyi Imre akkori szövetségi elnök jó ismerője volt a baptisták jogi hely-
zete változásának, A vallásszabadság és a baptisták című munkájában részletesen 
felsorolja a BET, bevett-elismert-tűrt státuszok sajátos jellemzőit.

Az elismertetés jogszerű következményeként bizonyos függőség következik be 
az állam és a baptista vallásfelekezet között, az állam védelmet nyújt a felekezet 
számára, ugyanakkor főfelügyeletet gyakorol a felekezet felett erkölcsi és vagyoni 
szempontból, illetve ellenőrzést gyakorol a vallás- és közoktatási miniszteren ke-
resztül, de a felekezetek kikerültek a belügyminisztérium felügyelete alól.

Vallási és egyházi ügyekben az elismert felekezetnek autonómiája van, illetve 
híveire egyházi adót és egyéb szolgáltatási kötelezettségeket vethet ki, de ez utób-
bit a baptista felekezet nem gyakorolja, „az önkéntes adakozás elvi álláspontján van”19.

Ugyanakkor – mint Somogyi írja –, a bevett felekezetek korlátlan vagyongya-
rapításával, vagyonszerzési jogával szemben, az elismertek „csak” „imaházul, okta-
tási, nevelési és jótékonysági intézetül, egyházi vagy intézeti alkalmazottjaik részére lakhá-
zakul használandó épületeknek, az ezekhez szükséges telkeknek és temetőül szolgáló terü-
leteknek szerzésére van korlátozva” (9. §. 4. pont.).20

Somogyi nem sérelmezi a korlátokat, meglátása szerint ugyanis az egyház el-
sődleges feladata a lelki gyarapodás, nem pedig az ingatlanszerzés. Bírálata szerint 
a „vagyonos egyházak” szem elől tévesztik az adakozást és személyes anyagi fele-
lősségüket Isten országával szemben.21 Biblikus állásfoglalásuk egyenes következ-
ményeként államsegélyre sem tartanak igényt, annak ellenére, hogy elismert fe-
lekezetként joguk lenne ehhez. Ilyenformán ezek az „államsegélyes egyházak” az 
éves költségvetésbe számukra betervezett horribilis összegek okán is „bevettekké” 
válnak, „[...] azonban a közadók címén befolyt – s nem egyszer »behajtott« összegekből 
való egyházi részesedés árt az egyház tekintélyének úgy az állam, mint az adózó polgárok 
szempontjából”.22

19	 Somogyi é.n., 80.
20	 Somogyi, 80.
21	 Somogyi, 80.
22	 Somogyi, 80.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

97



Somogyi a bevett-elismert kifejezések szemiotikáját is pontosítja.23

Szerzőnk tételesen is összegzi az akkori jogviszony változásából eredő előnyö-
ket és hátrányokat, ezek felsorolása valós segítséget nyújt a már létező és hamaro-
san kiteljesedő baptista lapokban/újságokban/folyóiratokban megtalálható dis-
kurzusok vektorainak és tematikáinak értelmezésében. Az elismerésből fakadó 
előnyöket illetően négyféle előnyt hangsúlyoz. Elsőként az istentiszteletek tartása 
szabadságának garanciális voltát emeli ki, ugyanis annak megzavarása vagy meg-
akadályozása büntetés terhe mellett tilos (1895. é, 43. t.-c, 1. 9. §. – Btk. 190, §.), 
a baptista istentiszteleteket pedig sem előzetesen, sem utólagosan nem kell beje-
lenteni a hatóságnál, efféle kötelezettségük már nincs (72.811/1910, Vkm. sz.).24

23	 „A  „bevett vallás” kifejezés az erdélyi alkotmányból került át a magyar törvénytárba. Erdélyben a 
XVI. század folyamán az ág. hitv. evangélikus, református és unitárius vallások bevett vallásokként 
szerepeltek; Magyarországon az 1790. é. XXVI, t. c. mondja ki először a protestáns vallásokra: in 
sensu pacificationem recepta. (Receptio = befogadás.) A római katholikus vallásra már csak azért sem 
mondották ki ezt a régebbi törvények, mivel a katholikus egyház elsődlegessége és kiváltságos volta 
kezdettől fogva biztosítva volt, – sőt kiváltságos helyzete ma is, a többi bevett felekezetekkel szemben is 
fennáll, Magyarország törvénytárában bevett vallásnak világosan megnevezve először az „unitaria” 
(unitárius) vallás szerepel, (1848, é. XX. t. c, 1, §.) …” Somogyi, 82.

24	 Somogyi, 99.

Balog László

98



Hangsúlyozza továbbá, hogy a felekezeti hovatartozás törvényes rendezése,25 
a gyermekek hitoktatásának lehetősége,26 valamint a közösségi ingatlanok telek-
könyvi biztosítása27 egyaránt előnyökként értelmezhetőek.

25	 „[…] Már az 1868, évi 53, t. c. 1. §-a megállapította, hogy a törvény által előírt feltételek és formaságok 
(szabályszerű kilépés és belépés, vagyis az „áttérési” eljárás) megtartásával mindenkinek szabadságá-
ban áll más hitfelekezet kebelébe, illetve más vallásra áttérni. A baptisták azonban mindaddig, míg 
felekezetük el nem ismertetett, jogilag az előző felekezetükhöz tartoztak, vagy ha abból szabályszerűen 
kiléptek, az 1895. évi 43. t. c. rendelkezései értelmében felekezetnélküliekként kezeltettek. Az elismertetés 
azonban lehetővé tette, hogy a baptista gyülekezetek tagjai előző felekezetüket jogilag is elhagyhassák, 
vagy a »felekezeten kívüliek« ezen félreérthető, visszás jogi helyzetüket megszüntethessék s így mind-
nyájan szabad elhatározásukból, jogilag is baptistáknak mondhassák és írhassák magukat. Ennek 
az állapotnak jogszerű következménye gyanánt, megszűnik előző egyházukkal szemben az adófizetés 
kötelessége; ugyanis a régebbi felekezetéből még ki nem lépett egyén törvényes áttéréséig állandóan, 
a régebbi felékezetéből kilépett és »felekezeten kívülivé« vált egyén pedig a kilépéstől számított öt 
éven át (vagy a baptista felekezetbe való belépéséig) adót köteles fizetni előző felekezetének.” 
Somogyi, 84–86.

26	 „[…] Az 1895. évi 43, t. c. 7. §-a egyenesen előírja, hogy az elismert felekezet köteles a gyermekek iskolai 
hitoktatásáról gondoskodni. Ennek megfelelően, a baptista szülők gyermekei baptista hitoktatásban 
részesülnek s ez annyiban is előny a szülőkre és a gyermekekre, hogy a másvallású hitoktatók részéről 
nincsenek kitéve esetleges zaklatásoknak. Az állami anyakönyvvezetők kötelesek a baptista szülők új-
szülött gyermekeit baptistákul elkönyvelni. Ha a szülők időközben tértek volna át a baptista vallásra, 
úgy gyermekeik, kik 7-ik életévüket be nem töltötték, a szülők új vallására átírathatok. (1674/1895. 
Vkmin. rend. 8, §. – 60.000/1895. B. M. utasítás 57. §.) Mivel az áttéréshez a 18-ik év a törvényes kor-
határ, a 7. éven felüli, de 18. éven aluli gyermekek csak az árvaszék – mint gyámhatóság – engedélyével 
írathatók át a szülők vallására. (1896. é. 32. t.-c. 3, 4. §.)” Somogyi, 86.

27	 „[…] A még el nem ismert baptista vallásfelekezethez tartozó gyülekezetek kénytelenek voltak imahá-
zaíkat, kápolnáikat, telkeiket magánszemélyek nevére íratni, amiből – egészen napjainkig – nem egy-
szer súlyos bonyodalmak és károk származtak. Az 1895. é. 43. t.-c. 9. §-ának 4. pontja biztosítja az 
elismert felekezetek ingatlanszerzési jogát s ez alapon a szabályszerűen megalakult baptista hitközség, 
illetve egyházközség, mint jogi személy, a maga nevére írathatja a közösségi ingatlanokat. Ez idő sze-
rint a magyarországi baptisták nagy többségének imaházai, kápolnái és templomai, valamint egyéb 
intézeti ingatlanai a »Baptista Hitközség Budapest« jogi személy nevén állanak, mely hitközség hatás-
köre a 72.811/1910. számú vallás- és közoktatásügyi miniszteri rendelet értelmében az egész országra 
kiterjed. A hitközség, mint névhordozó jogi személy, az imaházak és egyéb gyülekezeti ingatlanok ere-
deti tulajdonjogát 87 minden gyülekezettel, mint önkormányzatú testülettel szemben, nyilatkozattal 
biztosítja.” Somogyi, 86–87.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

99



Ugyanakkor Somogyi szerint a hátrányok is jelentősek, a hitközségi elöljáró- 
és lelkészválasztás korlátozása28 okán, valamint a felsőbb elöljáróság autoritása29 
illetve a gyermekek hitközségi tagsága30tekintetében. –

28	 „[…] A baptisták egyházszervezetének 16. §-a szerint az egyházi szolgák a következők: a) Hitközségi 
elöljárók. b) Hitszónokok (lelkészek). c) Gyülekezeti vének. d) Evangélisták. e) Diakónusok, E gyüleke-
zeti (hitközségi) hivatalok közül az elöljárói és hitszónoki hivatalok tekintendők a legfontosabbaknak. 
Az elöljáró a hitközség vezetője és adminisztrátora, a hitszónok a hitközség lelkipásztora és tanítója. 
(A hitszónok lehet egy személyben elöljáró is.) E két hitközségi funkcionárius megválasztása – bibliai 
jogon – kizárólag az illetékes hitközség hatáskörébe tartozna, mindazáltal a kormányhatóság – amint 
ezt a Baptista Világszövetség kiküldöttei is, 1907-ben jegyzőkönyvileg megállapították – az elöljárók 
és lelkészek választásában a hitközségek szabadságát különböző intézkedésekkel preventive korlátozza. 
Ez intézkedéseket különösen az 1895. évi 43. t.-c. 13., 14. és 15, §-ai tartalmazzák, melyek a lelkészek és 
elöljárók személyi minősítéséről, azok törvényhatósági bejelentéséről – illetve azok megválasztásának 
jóváhagyásáról, – továbbá esetleges elmozdításuk (felsőbb helyről eredő hivatalvesztésük) okairól szól-
nak. Ez intézkedések az elismert felekezetiül szemben túlzott hatáskört és beavatkozási jogot nyújtanak 
a polgári hatóságoknak, – melyeknek az egyház belügyeibe ily mértékben nem volna szabad beavatkoz-
niok. Ennek a helyzetnek causalis következménye volt az a sajnálatos esemény, hogy 1906-ban Apponyi 
Albert gróf, az akkori kultuszminiszter – lelkészt képesítési hiányokra utalva – nyolc baptista hitközsé-
get feloszlatott az ország területén.” Somogyi, 86–87.

29	 A baptisták egyházi szervezetének 13-ík §-a kimondja, hogy „a baptistahitközségeknek földi fő-
papjuk, kerületi vagy országos elöljárójuk, vezetőjük vagy országos püspökük nincsen, hanem az egész 
felsőbb képviseletet egyedül az 5-ik szakaszban körülírt szövetkezeti bizottság (elnök, másodelnök, tit-
kár, pénztárnok, ellenőr, könyvtárnok, árvagyám és még 3 biz. tag) teljesíti.” Ez a szervezeti szabály 
látszólag összhangban áll az 1895. é. 43. t. c. 16, §-ával, melynek első bekezdése szerint „ha az 
egyház több oly egyházközségből áll, melyek egységes egyház-szervezetben egyesülnek, köteles a val-
lásfelekezet felsőbb elöljáróságot szervezni, mely az egyházat a polgári hatósággal szemben képvise-
li”. A fenti szöv. bizottság, mint „felsőbb elöljáróság“ meg is felelhetne a kitűzött céloknak, 
azonban a felsőbb elöljáróság tagjai a hitközségi elöljáró és lelkész minősítvényével kell hogy 
bírjanak; a hivatkozott törvényszakasz második bekezdése ugyanis ezt mondja: „Az ily elöl
járóság, illetőleg képviselet tagjai, személyváltozás esetén is, mindig bejelentendők megerősítés végett a 
vallás- és közoktatásügyi miniszternek, ki a megerősítést a 13. §-ban felsorolt kellékek hiánya alapján 
megtagadhatja.” Ha most mindehhez hozzávesszük a szervezeti szabályzat 21 §-át, mely sze-
rint „a hitközség életfogytiglanra választja egyházi szolgáit”, kik csak fegyelmi úton mozdíthatók 
el, – szemmelláthatóan messze kerültünk attól a baptista alapelvtől, hogy az egy szervezet-
be, helyesebben szövetségbe társult autonóm baptista gyülekezeteket esetről esetre szabadon 
választandó, csupán képviseleti jelleggel bíró elnökség (bizottság) képviselje. A  hitközségi 
elöljárók felett álló felsőbb, központi elöljárónak kezébe letett hatalom összeegyeztethetetlen 
a demokratikus berendezkedésű baptista gyülekezetek rendjével; ez közel áll a hierarchikus 
kormányzathoz és visszaélésekre adhat alkalmat. Tény, hogy egyházi rendre és fegyelemre 
elengedhetetlenül szükség van, de a rend és a fegyelem sem lehet ürügy bizonyos fundamen-
tális elvek feladására. A „felsőbb elöljáróságának mint a felekezet hivatalos képviseletének megvá-
lasztása, hatáskörének megállapítása és mandátumának szabályozása a felekezet belügyének kellene, 
hogy legyen hatósági beavatkozás nélkül”! Somogyi, 87–88.

30	 „A baptisták csak a hitükről vallást tevőket, tehát a felnőtt hívőket részesítik keresztségben, azaz be-
merítésben. (Baptismos = ’bemerítés’ v. ’alámerités’) A baptisták tehát – az evangéliumra és az apos-
toli gyakorlatra támaszkodva – gyermekeket nem keresztelnek. Miután a gyülekezetbe való felvétel 
az alámerítéshez van kötve, így az alámerítésben nem részesült gyermekek nem lehetnek a gyülekezet 

Balog László

100



Talán részletesnek tűnik az előnyök és hátrányok bemutatása, de a magyar 
baptizmus életének első szakaszában, a Trianonig terjedő időszakban, az 1895-ös 
törvénycikkely, valamint az 1905-ös „elismertség” alapjaiban rajzolta újra a feleke-
zet életét.

1893-ban megszületett az önálló magyar misszió, melynek vezetői átvették 
Meyer kezdeményezéseit. A tahitótfalui és budapesti magyar vezetők mellé felso-
rakozott Balogh Lajos, a hajdúböszörményi gyülekezet lelkipásztora is, ugyanak-
kor a nemzetiségi (német–román–tót–horvát) gyülekezetek vezetői, és a Kornya 
Mihály és Tóth Mihály-féle nagy létszámú magyar gyülekezetek a Meyer-féle köz-
ponthoz tartoztak.

A két irányzat számos alkalommal tett kísérletet az elismerés körüli elvi né-
zeteltérések egyeztetésére, de jelentős és főként tartós sikereket nem értek el. Aztán 
kiléptek a nemzetközi porondra, előbb Königsbergben ült össze egy nemzetközi 
bizottság a feleket békéltetni, majd 1906-ban mindkét fél a Baptista Világszövet-
séget kérte fel az opponencia állapotának megszüntetésére, majd ezt a szemben-
álló felek vezetői aláírásukkal is megerősítették.

1907 szeptemberében levelet küldött Marshall H. Newton bizottsági tag, amely-
ben közölte, hogy a békéltető Bizottság31 november hónap folyamán Budapestre 
érkezik.

A Bizottság két szempont szerint vizsgálódott, majd egy tartalmas jegyzőköny-
vet hagyott hátra, benne egy alkotmánytervezettel, amelyben arra buzdította a 
feleket működjenek együtt.

1. Az elismert és el nem ismert baptisták felekezeti politikájának viszonya az 
újszövetségi tanításhoz és a magyar állami törvényekhez; 

2. a meglevő felekezeti vagyonok gyűjtési, szétosztást és kezelési módszerei.

tagjai. Akik pedig nem tagjai a baptista gyülekezetnek, azok in regula baptistáknak nem volnának 
nevezhetők. De mert a magyar törvények szerint ma másképpen nem rendezhető a gyermekek vallása, 
csak a fenti pontokban előadott módon, a baptista szülők – gyermekeik jól felfogott érdekében – szin-
te kényszerhelyzetben vannak, amikor a baptista vallásfelekezetbe jogilag »magukkal hozzák« gyer-
mekeiket is, így a gyermekek baptistákká lesznek anélkül, hogy a baptista közösséghez tartoznának. 
Ez a kényszerű, fonák helyzet mindaddig nem rejt magában semmi veszélyt, míg fennáll az az eshe-
tőség, hogy a baptista gyanánt nyilvántartott gyermek serdülőkorában, vagy később lelkileg is bap-
tistává lesz: alámerítkezik, és gyülekezeti tagságot nyer. Más az eset azonban akkor, ha a gyermek 
világi befolyás alá kerül, erkölcsileg megromlik és hitetlen életével szégyent hoz a baptista névre… Igaz 
ugyan, hogy a sátán hálójába hívő, megtért emberek is beleeshetnek, de sok aggodalomtól és felesleges 
izgalmaktól mentene meg bennünket az a tény, ha országunk törvényei nem feltétlenül írnák elő a 
gyermekek vallási hovatartozásának megjelölését, vagy e tekintetben a jogi formulákat nem tekintenék 
végleges állapotnak.” Somogyi, 88–90

31	 Tagok: Clifford János dr. országgyűlési képviselő, a Világszövetség elnöke, Shakespeare J. H, 
lelkipásztor, a Világszövetség nagybritanniai titkára és Marshall Η. N. dr., bizottsági tag.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

101



Bár 1908-ban közös konferenciát tartottak, egyik fél sem engedett saját állás-
pontjából, így aztán 1920-ig, az egyesülésig két csoportra tagozódva élték gyülekezeti 
és közösségi életüket32.

„A világháború után sajátságos, meleg érzés lett úrrá a hívő szívekben. A nagy felfordulás 
dermesztő, halálos szelének elülésével a békevágy és az Úr iránti hála ölelkeztek össze a lelkek 
mélyén. Ez az atmoszféra igen alkalmas volt a véleménykülönbségek jégrétegeinek felolvasz-
tásához” – írja Somogyi Imre.

A hosszú ideje fennálló nézetkülönbségeket sikerült Orosz István east-orange-i 
lelkipásztor, teológiai tanár kultúrmissziójának segítségével elsimítani, egyéni 
döntésre bízva a hitközséghez való tartozást.

„Mindkét csoport önként és szabadon kijelentette, hogy szervezeti szempontból kinek-kinek 
személyes ügyét képezi az, hogy milyen álláspontra helyezkedik a törvényes hitközséghez való 
tartozás (tehát a kilépések vagy áttérések) tekintetében, amit lehetővé tett a baptisták egyházi 
szervezetének 29. §-a is, mely szerint a szakramentumok (keresztség és úrvacsora) kiszolgál-
tatása nem vonható egy fogalom alá az 1868, évi 53-ik, az 1894, évi 32-ik és az 1895. évi 43-ik 
törvénycikkekben szabályozott felvétellel, illetve áttéréssel.”33

1920. szeptember 2-3. közötti konferencián megtörtént az egyesülés.

„Az egyesülést a Budapesten, 1920, szeptember hó 2–3-án tartott országos konferencia pecsé-
telte meg, melyen az immár kereskedelmi színezetűvé vált »szövetkezet« szót a helyesebb és ki-
fejezőbb »szövetség« szóval cserélték ki, s így e közgyűlés a Magyarországi Baptista Gyüleke-
zetek Szövetségének I. közgyűlése volt. Ez a közgyűlés járult hozzá elvben az amerikai Déli 
Baptista Szövetség által küldött »testvéri nyilatkozathoz«, ami voltaképen az amerikai Déli 
Baptista Szövetségnek Atlanta, Ga. városában 1919. évi május havában tartott konvencióján 
megalkotott baptista hitvallás volt, Mullins Ε. Y., Gambrell J, B., Cody Ζ. T., Scarborough L, 
R. és Ellyson William aláírásával. Az elismerés körül támadt belső nézeteltérések ezzel nyug-
vópontra jutottak.” 34

32	 N.B. Erdélyben ez a két ág – részben eltérő okok miatt, de csak –1934-ben egyesül!
33	 Somogyi, 94–95.
34	 Somogyi, 95. Hasznos adalék, hogy 1947-ben a kérészéletű magyar demokrácia megszűntette 

a bevett és elismert felekezetek jelzős szerkezeteket oly módon, hogy a kettő közötti különb-
ségeket is megszűntette, de a rá következő évek politikai elnyomása hosszú időre ellehetet-
lenítette a vallási felekezetek szabadságát. 1955-ben annyi változás történt, hogy a baptisták 
országos közgyűlése felvette a Magyarországi Baptista Egyház nevet.

Balog László

102



Mint már korábban említést tettem, nem a Békehírnök volt az első baptista sajtó-
termék, hanem a Csopják Attila35 szerkesztésében megjelent Múlt, jelen, jövő bap-
tista kalendárium. 36

Elsősorban hitbuzgalmi írásokat tartalmazott, illetve a szántó-vetőknek köz-
vetített praktikus tanácsokat. A naptár jelmondata is sokatmondó volt: „A múlt 
vissza nem hozható, a jelen meg nem állítható, a jövő ki nem kerülhető.”

A magyarországi baptista misszió megerősödése, a sajátosan párhuzamos szer-
veződés (magyaros és németes misszióirány) hamarosan hozta magával azt a közös 
igényt, hogy a misszió szolgálatába állított baptista sajtó elinduljon. A német nyel-
vű baptista misszió vezetője, Meyer Henrik, valamint a magyar nyelvű baptista 
misszió vezetői, Csopják Attila és Udvarnoki András egyaránt rendszerességgel 
megjelenő lapot szorgalmaztak, a magyaros vonalnak sikerült 1895. március 15-én 
megjelentetnie a Békehírnök37 első lapszámát.

A frissen megjelenő Békehírnök is jó ideig keresi a helyét a „bevett” felekezeti 
lapok közé ékelődve.

Szebeni Olivér baptista egyháztörténész hitelesen jellemzi a lapot:

„Nem szólt a világbölcsek stílusában, hangvételét a gyermekekhez szabta. Lapunk úgy nevelt, 
mint a szerető szülő: intőleg is vigasztalt, szeretettel is fenyített. Irányt szabott az útkeresőknek 
és bevilágította a homályt, mint a fáklya. Tekintélyt adott az a határozottság, amelyet évtize-
dek viharaiban, válságos pillanataiban és történelmi útkereszteződéseiben képviselt.”38

Bár Meyer Henrik már 1893-ban kezdeményezte ennek a lapnak az indítását, olyan-
képp, hogy a német nyelvű magyarországi baptista misszió lapjainak ösztönző 
mintájára szerette volna a centrális lap, a Wharheitszeuge (’Tanúskodás az igazság-
ról’) magyar változatát elindítani.Meyer Henrik az 1894. március 1-2-án tartott 
országos konferencián nyilatkozta a lap- illetve nyomda alapítási szándékról:

35	 Alapítóként ő vitte ezt a munkát egészen haláláig, 1934-ig, majd 3 évig Steiner István követte, 
tőle pedig dr. Somogyi Imre vette át a főszerkesztést 1948-ig, a sajtótermék betiltásáig.

36	 „[…] Akkoriban nem egy kalendárium jelent meg, és nem csak az egyházak kiadásában, hiszen azt 
az akkori kormányzatok is támogatták. Érdekességként is említhető, hogy a Csopják Attila alapította 
naptár azonos tartalommal, a borító és cím megváltoztatásával sokféleképpen kívánt szólni a magyar-
ság különböző rétegeihez. Említsünk néhány nevet: »Négy évszak«, »A magyar szántóvetők kincses 
kalendáriuma«, »Magyar családi képes naptár«, majd hosszú évtizedeken keresztül a Múlt, jelen, 
jövő »keresztény szellemű naptárként« jelent meg, amelyben az alapító nagy bölcsességgel helyezte el az 
evangélium magját.” – jegyzi meg Marosi Nagy Lajos a Mit mondhatunk a baptista sajtó napján c. 
írásában. lásd: Szolgatárs, 23. évf. 2.szám, 2014. szeptember 9, 34–40.

37	 Marosi Nagy Lajostól tudjuk azt is, hogy ez az első lapszám 500 példányban jelent meg, 
a „csúcsidőszakban”, 1944-ben, az 5. évfolyam első lapszámát pedig már 5200 példányban 
nyomták. Lásd: Szolgatárs, 23. évf. 2.szám, 2014. szeptember 9, 34–40.

38	 Marosi Nagy, 34–40.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

103



„Nagyon közel álltunk már a múlt évben, 1893-ban, hogy egy lap kiadását megkezdjük, ha 
bizonyos dolgok nem álltak volna az útban. Az előkészületeket már megtettük. A lap címe 
ugyanaz lenne, ami a német lapunké (Wharheitszeuge), az Igazság Tanúja. Egy kérdést kel-
len még megoldani, legyen-e egy közös könyvüzletünk? Még egy tulajdon sajtóra (nyomda) is 
kellene gondolni.”39

Aztán többrendbeli akadályoztatás okán a tervezett lap első száma csak 1895. áp-
rilis 1-jén jelenhetett meg Meyer Henrik, majd Bodoky Lajos (aki Meyer legközelebbi 
munkatársa, hivatalos tolmácsa volt) szerkesztésében40, havonta kétszer 1895–1897 
között, 1898–1913 között már csak havi egy alkalommal, majd 1914–1919 között 
ismét havi két alkalommal.

Kiss László írja: 

„A két lap Isten küldötteként indult útra, hogy zászlót emeljen a Béke és az Igazság nevében. 
Egyik a Béke nevében hírnökösködött, a másik az Igazság nevében tanúskodott Krisztus mel-
lett. A két testvérlap együtt futotta meg pályafutásának első negyedszázadát. A két jeles lap 
együtt együtt tükrözi missziótörténetünk hőskorát […]. Együtt járt mindkét lap az úttörőkkel, 
hogy velük együtt levigye Isten örömüzenetét az ország minden missziótájaira. A két lap út-
törő küldetésben járt az utána megjelenő magyarországi és erdélyi lapoknak és mindennemű 
magyarországi missziós irodalomnak.”41

Az 1910-ben, a Hársfa utca 33. szám alatt indított nyomda42 a két irányzat közös 
nyomdájaként működött (ebben megegyezés volt), a kezdeteket követően fellen-
dült a baptista iratmisszió is, elindult az Olvasd! című, négy oldalas röpirat, Steiner 
István szerkesztő egy-egy „üdvösségre irányító gondolattal” adott ki. Dr. Somogyi 
Imrének, a Vallásos Iratokat Terjesztő Társulat vezetőjének javaslatára a Békehír-
nök mellékleteként 1940-ig jelentették meg. „A missziós lendületet mi sem példázza 
jobban, mint azok az adatok, amelyek arról számoltak be, hogy csupán 1912-ben 168 000 
darabot adtak az olvasók kezébe.” – jegyzi meg Marosi Nagy Lajos.

39	 Marosi Nagy, 38.
40	 A  lapindítás korszakában 1895–1913 között, bevett módon, az eredeti nagy formátumban 

nyomtatták, 22x30 cm-es méretben 8 oldalnyi terjedelemben, majd 1914-től felveszi a Béke-
hírnök méretét, azaz 15x22 cm-es lapméretben jelenik meg, néha 16, máskor 20–22 oldalon, 
Baranyai János (1908–1918 között) szerkesztésében. 

41	 Kiss 1995, 38–40.
42	 Csak egy számadat a nyomda jelentőségéről: Alig 5 év alatt a nyomdának már 40 alkalma-

zottja volt, a baptista iratmisszió valódi motorjává vált, így aztán 1918-ban például már hat 
missziós folyóiratot nyomtak itt, a Békehírnök, az Igazság Tanúja, a Vasárnapi Tanító, az Üdv 
Üzenet, a Hajnalcsillag ifjúsági lap mellett a román nyelvű Adevarult, valamint a hetente meg-
jelenő Békehírnök melléklet, az Olvasd! című négyoldalas missziós röplapot 900 000 példány-
ban nyomták. 

Balog László

104



Az 1897-es év elején felmerült annak igénye is, hogy a baptista misszió a gyereke-
ket is megszólítsa. A már említett Balogh Lajos, Nagy Pál, majd Mészáros Sándor 
lelkipásztorok vállalták fel e szép feladatot, és alapították már 1897-ben, valamint 
szerkesztették a Hajnalcsillag című lapot, ez kifejezetten a gyermekek sajtójaként 
jelentkezett, nagy mértékben segítette a vasárnapi iskolai tevékenység elindulását is.

Szintén 1897-től a vasárnapi iskolai leckéket (amelyek eleddig a Békehírnökben 
jelentek meg) külön, a Vasárnapi Tanító című havi lapban adták ki, amelyet szintén 
Balogh Lajos szerkesztett. (Hasznos adalék, hogy szintén 1897-től Charles H. 
Spurgeon prédikációit magyar nyelven kezdték megjelentetni a Vasárnapi Tanító 
mellékleteként, de önálló kötetekbe gyűjtve is terjeszteni kezdték.)

Gerzsenyi László baptista lelkész, egyháztörténész találóan foglalja össze ennek 
a korszaknak a sajtóirodalmát:

„[…] Külön nagy értéke volt a lapoknak, hogy írásra késztették a talentumos olvasókat, vagy 
azokat, akik pusztán lelki indíttatásból verset, elbeszélést, vagy igemagyarázatot akartak 
közölni hittestvéreikkel. Mai mértékkel mérve azok a versek és cikkek nem érték el a kívánt 
színvonalat, de tagadhatatlan, hogy a maguk idejében lelkesítették a magyar baptista 
közösséghez tartozó és ott a legalacsonyabb néprétegek közül is otthont találó embertársainkat.”43

4. A BÉKEHÍRNÖK ALAKULÁSÁNAK KÖRÜLMÉNYEI

A Magyar Baptista Szövetség 1895 februárjában szavazta meg a Békehírnök elindí-
tását a rákoscsabai gyűlésén. Udvarnoki András és Csopják Attila voltak a lap ala-
pító szerkesztői. Megbízásuknak eleget téve, 1895. március 15-én megjelenhetett 
az első lapszám 500 példányban, A5-ös formátumban, 16 oldal terjedelemben. 
Ettől kezdve éveken át havonta kétszer jelent meg a lap, 1906-től Csopják Attila 
volt a felelős főszerkesztő, ő minden számban vezércikkel jelentkezett. Csopják 
Attilától majd Steiner István, őt követően pedig Somogyi Imre vette át a lap szer-
kesztését. 1944-ben betiltották és 1945–1951 között Lelki Élet néven született újjá, 
majd miután ezt a lapot is betiltotta a kommunista elnyomó hatalom, 1951–1957 
között egy kényszerű elhallgatás következett.

4.1. A Békehírnök lap alcímei

Folyóirat vasárnapi leckékkel – ez már fél év múlva módosult: Folyóirat vasárnapi 
leczkékkel, egyszersmind keresztyén ifjúsági közlöny. 1901-től már Keresztyén folyó-
irat, 1906-tól az állami elfogadás után érkezett meg a lap a mai állapotához: 

43	 Bereczki 1996, 99.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

105



A magyarországi baptisták hivatalos közlönye. Végül, de nem utolsósorban 1925-től 
majd: A magyarországi baptisták hetilapja.

A március 15-i megjelenést nem lehet véletlennek tartani.
Kovács Géza szerint: „…Némi magyar, nemzeti jelentősége is volt annak, hogy a 

márciusi ifjak 1848-as forradalmára való emlékezés napján jelent meg az első szám.”
Egy vers is köszönti a lap születését, minden valószínűség szerint Csopják At-

tila volt a szerzője. Lássuk a vers első és utolsó verssorait: „Békehírnök, Békehírnök/ 
Megjöttél valahára/ Érkezésed annyi lélek/ Régen oly epedve várja/ Békehírnök, Béke-
hírnök/ Légy tisztedben dúsan áldott/ Legyen gondod vigasztalni/ Itt s ott a hívő családot.”

A vers utolsó sora kijelöli a lap alapfeladatát, egyben missziós célját: elvinni az 
Ige üzenetét, a közösség híreit a hívő családokba.

Ez ma is ugyanolyan fontos mint 130 évvel ezelőtt, induláskor, a növekedés 
időszakában a családok közötti jó közösség építését szolgálta, ma 2025-ben, az erő-
teljes elidegenedési és szekularizációs valóság közepette pedig a sorvadó misszió 
miatt, az erősen fogyatkozó baptista közösségek összetartásban segít.

1957-ben indult újra a Békehírnök. A Magyarországi Szabadegyházak (Szövet-
sége) Tanácsa vezető kisegyházaként a baptisták írják tovább a Békehírnököt, a 
Szabadegyházak Szövetsége híreit is megjelentetve, Nagy József, illetve időszako-
san dr. Somogyi Barnabás szerkeszti. 1985-től a rendszerváltásig Győri Kornél, 
Gerzsenyi Sándor majd László Imre szerkesztik.

Kovács Géza az 1957 utáni időszak kettősségéről kemény kritikát fogalmazva 
így ír:

„Örömünket azonban erősen zavarta, hogy egészen 1989-ig az Állami Egyházügyi Hivatal 
erőteljes cenzúrája érvényesült. Minden írást átolvastak, elfogadták vagy visszadobták, dik-
tálták a szempontokat, a témákat, megrendelték a politikai jellegű írásokat. Ezt a helyzetet 
tetézte, hogy 1961. január 24-től 1979-ig, tehát mintegy két évtizedig, a közösségünktől idegen, 
a kommunista hatalmat és a saját önző érdekeit és hiúságát minden mérték nélkül kiszolgáló 
Palotai Sándor lett a Békehírnök felelős szerkesztője és kiadója.”44

Visszatérve a Békehírnök centrális lapra, jelentősége a lap struktúrájában rejlik, 
ugyanis az elsősorban missziós szempontból jelentős hitbuzgalmi cikkek és írások 
mellett, rendkívül sok – szintén missziós jelleggel bíró hírnek, beszámolónak és 
bizonyságtevésnek lett a közlője, ezek kiemelten közkedveltté és olvasottá tették 
a lapot.

Ugyanakkor harmadik elemként a szépirodalom is mindig jelen volt a lap ha-
sábjain, bizonyságtevő versek, novellaszerű történetek, rövid írások, előadható jele-
netek szép számmal találhatóak a laphasábokon. Negyedsorban kiemelkedően fon-
tosak voltak a történelmi tartalmú írások, a gyülekezettörténeti, missziótörténeti 

44	 Marosi Nagy, 48.

Balog László

106



szövegek, és ugyanilyen jelentőséggel bírtak az aktuális, recens gyülekezeti, egyhá-
zi események beszámolói is. A soron következő tanácskozások eredményei, a hatá-
rozatok szintén megjelentek a lapban, ezeket rövid hírek, apróhirdetések, rövid köz-
lemények zárnak.

Érdekes adalék, hogy 1908-ban a két tábor, a két országos színtű Baptista Szö-
vetség – a Baptista Világszövetség irányításával, segítségével- rövid időre „egyesült”, 
ennek egyik látható szimbóluma a két lap egyesítése volt. Mindkét lap címének 
szövegét egyesítették a következő lap címében: Igazság Hírnöke. Az egyesített lap 
ideje alatt is rendszeresen megjelent az Igazság Tanúja. „Ez a lap életképességére, szí-
vósságára vall” – jegyzi meg Kiss László.45

Mint történni szokott, sajnos az egyesülés csak rövid ideig tartott, a KÖZÖS 
LAP az új névvel csak a tárgyévben jelent meg, 1909-től ismét külön szerkesztik a 
lapokat.

Egy dolog mégis eredményes maradt: az eddig külön szerkesztett lapokat az 
1910-ben KÖZÖSEN alapított baptista nyomda nyomja majd.

Vizsgált korszakunk, a centrális baptista lapok, közöttük jelesül a Békehírnök 
laptörténete és a baptista nyomda látványos expanziója, valamint az itt nyomta-
tott tucatnyi kötet ilyenformán kézzelfogható eredményességet jelent, óriási jelen-
tőséggel bír a Magyarországi Baptista Egyház fejlődéstörténetében.

5. A BÉKEHÍRNÖK KORSZAKOS JELENTŐSÉGE

Kovács Géza a centenárium kapcsán az 1 Kor 12,26-ot hangsúlyozta, méltatásában 
kiemelve, hogy a Békehírnök az a lap, amely minden baptista család asztalán talál-
ható immár száz éve, így erősítve az összetartozás tudatát, a Krisztusban való egy-
séget jelképezve.

Jelzett történések, lapindulások, lapszerkesztési irányelvek, laptartalmak meg-
felelő értése nélkül nehéz lenne értelmezni a vizsgálandó szövegeket, éppen ezért 
az 1920-as évig terjedő centrális baptista sajtó46 története, – mint a baptista sajtó-
történet első korszaka – benne a Békehírnök című centrális lap komplex vizsgálatával 
kulcsfontosságú az időközben (1905) legalizált baptista felekezet egyháztörténetének 
kellő értéséhez.

A magyar nyelvű (1920-tól szétszakíttatott) baptista sajtó történetének kezde-
tei, a baptista sajtótörténet első – Trianonig terjedő – szakasza napjainkig semen�-
nyire vagy nem számottevően kutatott területe a baptista egyháztörténelemnek.

45	 Marosi Nagy, 39.
46	 Górcső alá kerülnek a sajtótörténeti első korszak további lapjai is, Az Igazság Tanúja (1895–

1919), Olvasd! (1910–1927, a Békehírnök mellékleteként), Vasárnapi Tanító (1897–1918), Hajnal-
csillag (1897–1918).

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

107



Komplex, a sajtótörténet több szegmensére egyaránt fokuszáló alapkutatás 
máig nem történt meg. 2025-ig a baptista sajtó keresett régi lapszámainak csekély 
elérési útja volt lehetséges, a több mint 100 lapból (centrális, regionális és helyi 
gyülekezeti jellegű) csak néhány volt hozzáférhető, azok is csupán töredékesen, 
néhány évfolyam, illetve adott esetben csak lapszámok.

Köszönhetően a Baptista Tudástár által innovált47 projekteknek, 2025 őszére el-
készült a Békehírnök48 című centrális baptista történelmi lap, illetve annak 
időszakosan megjelenő folytatásai (Lelki Élet, Lelkésztájékoztató49, Szolgatárs), vala-
mint a Békehírnök időszakos mellékletei (Irgalmas Szamaritánus, Olvasd!), 130 év 
centrális baptista sajtótörténelme vált kutathatóvá és a következő években ez a di-
gitalis forrástár több tucat baptista folyóirattal/periodikummal bővűl.

Ez az innováció egyaránt teremt lehetőséget a baptista egyháztörténészek, 
a történelmi (bevett) egyházak történészei, valamint a neoprotestáns felekezetek 
történészei és a történelem társtudományainak (szociológia/antropológia/poli-
tológia, stb.) művelői számára a baptista (sajtó) múlt és egyháztörténelem meg-
ismeréséhez.

IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Antiszekta Portál. Online elérhetőség: https://antiszekta.gportal.hu/ (hozzáférés: 2025–
10–15). 

„Békehírnök 130” jubileumi oldal. Online elérhetőség: https://bekehirnok130.baptist.
hu/ (hozzáférés: 2025–10–15). 

Bereczki, Lajos, szerk. 1996. Krisztusért járva követségben. Tanulmányok a magyar baptista 
misszió 150 éves történetéről. Budapest: Baptista Kiadó. 

Egri Főegyházmegye hivatalos honlapja. Online elérhetőség: https://eger.egyhazmegye.
hu/ (hozzáférés: 2025–10–15). 

Hatályos Jogszabálytár. Online elérhetőség: https://net.jogtar.hu/ (hozzáférés: 2025–10–
15). 

Kiss, László. 1995. A Békehírnök és az Igazság Tanúja alapításának centenáriuma. Szolgatárs 4: 
38–40. 

47	 A két világégés, a baloldali „fordulat” bő 45 éve majdhogynem ellehetetlenítették ezeknek a 
fontos mikrótörténeti forrásoknak a megőrzését és átadását. Éppen ezért hosszú és fáradt-
ságos munka elé nézünk, amikor arra vállalkozunk, hogy a könyvtárak és egyes gyülekeze-
ti tagok magángyűjteményeit kutatva, a forrásokat összegyűjtve, digitalizálva, (helyesírási) 
OCR-eljárás segítségével a jövő számára elérhetőkké tesszük, kutatásunk eredményeként egy-
úttal megírva a magyar nyelvű baptista sajtó centrális lapja története kezdetének, első negyed-
századának rövid foglalatát.

48	 Lásd: https://bekehirnok130.baptist.hu (Megtekintve 2025. szept. 10. 14:40)
49	 A Baptista Lelkésztájékoztató 1982 augusztusától kezdődően Szolgatárs néven ment tovább, és 

jó ideig a magyarországi baptista lelkésztársadalom szakmai lapjaként volt ismert, ugyanak-
kor ma már a baptista folyóirat alcímet viseli.

Balog László

108

https://antiszekta.gportal.hu/
https://bekehirnok130.baptist.hu/
https://bekehirnok130.baptist.hu/
https://eger.egyhazmegye.hu/
https://eger.egyhazmegye.hu/
https://net.jogtar.hu/
https://bekehirnok130.baptist.hu


Kolozsi Nagy, János. 2005. Százéves a baptisták állami elismerése. In Múlt, Jelen, Jövő. 
Évkönyv. Szerkesztette Marosi Nagy Lajos. Budapest: BME, pp. 35–43. 

Legifjabb László, Gábor. 2014. Tiltott vallási szekta fenntartásának vétsége – Szektakérdés 
és a baptisták a Horthy-rendszerben és azon túl. Szolgatárs23: 26–33. 

Magyar Katolikus Lexikon. Online elérhetőség: https://lexikon.katolikus.hu/ (hozzáférés: 
2025–10–15). 

Marosi Nagy, Lajos. 2017. Pillanatképek az európai baptista misszió hőskorából. In Magyar 
baptisták–baptista magyarok. A MAVABISZ tagszövetségeinek mindennapjaiból. Budapest: 
Baptista Kiadó. 

Marosi Nagy, Lajos. 2025. Mozgalomból egyház – 120 éve történt a baptisták állami 
elismerése. Online elérhetőség: https://www.baptist.hu/mozgalombol-egyhaz-120-
eve-tortent-a-baptistak-allami-elismerese/ (hozzáférés: 2025–10–15). 

Somogyi, Imre. 1948. A bevett és az elismert vallásfelekezetek egyenjogúsítása. 
In Emléklapok az 1848-iki szabadságharc századik évf.-nak és az 1873-ban kezdődött baptista 
misszió-mozgalom hetvenötödik évf.-nak emlékére. Budapest: Magvető. 

Somogyi, Imre. n.d. A vallásszabadság. A baptisták rövid történelmi és közjogi megvilágításban. 
Mezőberény: Baltha János könyvnyomdája.

ADALÉKOK A BÉKEHÍRNÖK FOLYÓIRAT VASÁRNAPI LECZKÉKKEL CÍMŰ BAPTISTA LAP…

109

https://lexikon.katolikus.hu/
https://www.baptist.hu/mozgalombol-egyhaz-120-eve-tortent-a-baptistak-allami-elismerese/
https://www.baptist.hu/mozgalombol-egyhaz-120-eve-tortent-a-baptistak-allami-elismerese/


A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE  
NEVELÉSI ELVEIK ÉS HATÁSUK A NEVELÉSTÖRTÉNETRE  

(16–18. SZÁZAD)

Szabó Csaba
Babeș-Bolyai Tudományegyetem / Babeș-Bolyai University

Kolozsvár / Cluj-Napoca (RO)
csaba.szabo@ubbcluj.ro

Title: The Establishment of Schools by Hutterite Communities: Their Educational 
Principles and Their Impact on the History of Education (16th–18th Centuries)

Abstract: The Hutterite Anabaptist movement operated schools since 1532. For them, a 
life pleasing to God was inconceivable without reading and knowing the Bible. Their rejection 
of infant baptism led to the recognition of the particular importance of child-rearing. 
Through systematic education, children were to become familiar with the Word of God and 
later consciously commit themselves to it through baptism. The Hutterites did not conceive 
the path to salvation in terms of individuality, but always in the context of community and 
brotherhood. The brethren sought salvation collectively, supporting one another in this 
pursuit, and expressed their educational principles in Schulordnungen, which were sets of 
regulations. Their pedagogical approach, remarkably modern for its time, may have 
contributed to their successful survival across different countries, continents, and cultures. 
Parallels can be identified in the works of Walpot, Krall, and Comenius, the latter of whom 
maintained contact with the Hutterite communities until his death. For Walpot, as for the 
Pietists, a central idea was education in love.

Keywords: Anabaptist; Haban; Hutterite; educational regulations; education.

1. BEVEZETÉS

XIV. Leó pápa 2025. május 29-ei levelében küldött üzenetet az anabaptista moz-
galom ötszázadik évfordulóját ünneplő közösséghez Zürichbe.

A Szentatya kiemelte:

„Milyen fontos tehát az emlékek megtisztítása és a történelem közös újraolvasása, amely ké-
pessé tehet minket arra, hogy begyógyítsuk a múltbeli sebeket, és új jövőt építsünk a »szeretet 
bátorsága« által. Sőt, csak így teremhet gyümölcsöt a teológiai és lelkipásztori párbeszéd, ma-
radandó gyümölcsöt.” (vö. Jn 15,16)1

1	 XIV. Leó pápa 2025.

110

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.07

mailto:csaba.szabo@ubbcluj.ro


Hogy mennyire szigorúan lehet venni az élet statútumául az Isten igéjét, azt jól 
példázzák a hutterita Bruderhofok. A gyülekezetek tagjai a két legeredendőbbről: 
a vagyonról és a hagyományos családi életvitelről is lemondtak. A gyermekek kö-
zösségi nevelésére mindenhol iskolákat alapítottak, ahol a hitvalló keresztség és 
személyes elköteleződés vállalásához szükséges tudás megszerzésére nevelték a 
gyermekeket. Az Írás megismeréséhez az írás-olvasás elsajátítása alapvető feladat 
volt mindenki számára, a közösség hasznos tagjává váláshoz pedig a választott 
szakma elsajátítása vezetett. Ez által válhatott az egyén hasznos, építő tagjává a 
közösségnek, és élhetett lelki közösségben a gyülekezettel.

Az Istennek tetsző életvitelt az elöljárók szigorú rendeletekkel, rendtartások-
kal szabályozták (Ordnung), így az iskolák működésére vonatkozóan is az iskola-
mesterekkel együttműködve alkottak szabályokat. Ezek a rendeletek a közösség 
túlélésében is fontos szerepet játszottak. Amikor már úgy tűnt, hogy az inkvizíció 
üldözése eredményt ér, és feloszlanak a hutterita Bruderhofok, az Ordnungok se-
gítségével sikerült újraalkotni a gyülekezetet, és Amerikában, Kanadában virágzó 
közösségeket alkotni.

Korábbi munkámban2 foglalkoztam a hutteri testvérek magyar királyságbeli 
udvarainak fejlődésével és gazdasági jelentőségével, jelen tanulmányban pedig a 
korszakban újdonságnak számító nevelési rendszerüket kívánom felvázolni.

2. A TUDÁSTRANSZFER FONTOSSÁGA – A HUTTERITA KÖZÖSSÉGEK ISKOLÁI

2.1. Az anabaptista iskolák kezdetei

A protestáns közösségek számára Isten igéjének forrása egyben iránymutatás volt 
az erényes életre. A Biblia ismerete nélkül az Istennek tetsző élet nem valósulha-
tott volna meg. Az ismeretek alapját, az Isteni kinyilatkoztatást minden testvér-
nek meg kellett ismerni. Ezért volt kiemelkedő fontossága az írás és olvasás elsa-
játításának. A korai időszakban az orális tudásátadás korlátait hamar megtapasz-
talták a testvérek, így a megértés és a bibliatanulmányozás során erősödött az 
anyanyelvű bibliaolvasás iránti vágy. A sorjázó bibliafordítások3 is segítették ki-
elégíteni ezt az igényt, azonban az olvasni tudók számát is szaporítani kellett. 

2	 Szabó 2025.
3	 Első teljes német bibliafordítások: Luther 1534-es teljes bibliája előtt a ma szinte ismeretlen 

Wormsi Biblia, 1529. Az anabaptista Peter Schöffer nyomtatta, Jakob Kautz anabaptista lelkész 
szerkesztette. Ld.: Roth, F.W.E, 1892., vagy az ismertebb Ulrich Zwingli által fordított zürichi 
Die Ganze Bibel. Ld. Szebeni Olivér: 2021. Egy 1530-ból származó példánya az MTA könyvtá-
rában megtalálható Ant. 858. sz. – VD16 B-2687 hivatkozási szám alatt.

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

111



És bár még nem volt ötvonalas kottaalkalmazás, az első önálló anabaptista éne-
keskötetek szövegei is megjelentek kéziratos változatban.4

A Biblia ismerete, a teológiai tudás igénye erős motivációt jelentett az olvasás 
és az írás elsajátításához, mely közösségi szintű elvárás volt. A nevelés azonban a 
közösség megtartásának, túlélésének az eszköze is, ezért érdemes megvizsgálni 
az iskoláztatás szerepét és fontosságát a hutterita gyülekezetekben – Bruder
hofokban, és a telepek között kialakuló hálózatban.

Az anabaptista közösségekbe megtérők kezdetben nyilvánvalóan felnőtt em-
berek voltak, és hozták magukkal családjukat, gyermekeiket. Ebből fakadóan két-
féle oktatási metodikának kellett egyszerre jelen lennie a kezdeti gyülekezetala-
kulásokban. Megtanítani a felnőtteket – ma úgy mondanánk, hogy a felnőttkép-
zés keretei között, iskolarendszeren kívül – az olvasásra és betűvetésre, és iskolai 
vagy internátushoz hasonló keretekben oktatni a gyermekeket írni, olvasni, sőt 
számolni és szakmákat elsajátítani, komoly kihívást jelentett a kor körülményei 
között.

A gyülekezetekben – főként a kommunisztikus zárt közösségekben – ezért 
hamar megfogalmazódott az igény, hogy megszervezzék az életüket, és gyermeke-
iket szervezett keretek között, a maguk elképzelése és hitvallása szerint oktassák. 

A középkori katolikus felfogás szerint az olvasás tudománya a laikus hívek 
számára tilos volt. Az effajta tudás elsajátítása önmagában is az eretnekség gya-
núját kelthette. Abban az időben mindez forradalmian új volt, éppen ezért a ki-
közösítés veszélyét is magával hordozta. Talán nem túlzás kijelenteni, hogy az 
írás-olvasás elterjedésében forradalmi szerepe volt az anabaptista mozgalmaknak, 
így Jakob Hutter követőinek is A könyvnyomtatás elterjedésével a forrásokhoz való 
hozzáférés lehetősége is javult, erősítve a megértést biztosító anyanyelvű tudás-
források iránti igényt.

A gyermekkeresztség elvetésének gondolata a gyermeknevelés különös jelen-
tőségének felismeréséhez is szorosan kapcsolódott az anabaptisták köreiben. 
A rendszeres nevelés által a gyermeknek meg kell ismernie az Isten igéjét, és amel-
lett kell majd tudatosan elköteleződnie a bemerítés által.

2.2 A hutteri iskolák – iskolai rendtartások

Az Országos Széchényi Könyvtár kéziratos gyűjteményében egy 1558-ból szárma-
zó hutteri iskolarendeletet őriznek Oct. Germ. 194 jelzés alatt.5 Ez feltehetően a leg-
régebbi az eddig ismert hutterita iskolai rendtartások közül, amely a közösségi 

4	 MS III-97. 
5	 A  Baptista Tudástár részévé válik, ott megtekinthető lesz elektronikus formában, átírása, 

magyar nyelvű fordítása is folyamatban van.

Szabó Csaba

112



életet, a közösségi tisztségek gyakorlását és a különböző mesterségeket szabályoz-
ta a hutterita testvérek számára.6

A hutteri anabaptista mozgalom a krónikák beszámolója alapján már 1532-től 
Austerlitzben és Auspitzban iskolákat működtetett. Az iskolamester Auspitzban 
Jeronimus Knals volt 1532-től, aki az auspitzi közösség feloszlásakor Jacob Hutter-
hez csatlakozott, majd egy missziós útján 1536-ban elfogták, és március 31-én mág-
lyára küldték.

2.3. A közösségek iskolái

A hutteri iskolákban a gyermekeket közös házban az iskolamester felügyeletére 
bízták: „Gyermekeiket együtt adták azokra a helyekre, és istenfélő nővérekre bízták, hogy 
oktassák őket a keresztény fegyelemre és férfiasságra, és minden szorgalmukkal oktatják 
őket.”7 Jeronimus Knals a fogságban tudta meg, hogy fia született, s ekkor felesé-
gének írta levelében: „azt kívánom, hogy mikor eljön az ideje, szívesen add őt az iskolá-
nak.”8 A közösségi nevelés természetesen korlátozta a szülőkkel való kapcsolatot, 
de egyben erősítette a közösséghez való tartozást. Knals így ír erről: „Ti, gyerme
keim ne kövessetek istentelen embereket, se apát, se anyát, se testvért, se nővért, ha azok 
nem szentek és nem Isten gyermekei.”9 Knals a fegyelmezést egyik fő feladatának te-
kintette, de ehhez aggodalom és szeretet is párosult:

„Mindannyiótokat úgy szeretlek, ahogyan egy apa szereti a gyermekeit. Nagyon gyakran ke-
ményen megfegyelmeztelek titeket szavakkal és vesszővel, de ez szeretetből történt [...] igazán 
szívből kérlek benneteket, ne legyetek dühösek, amikor az Úr vagy szüleitek fegyelmeznek ben-
neteket.”10

A hutterita udvarok és iskolák életéről Leonard Scheimer adott ki könyvecskét 
1527-ben Von der Kinderzucht und was die Heiligen Schriften sagt címmel,11 mely tu-
lajdonképp válasz arra a lutheránus vádra, miszerint a hutterita intézmények „ör-
dögi alkotások” volnának.

Magát a nevelést Peter Riedemann hutterita püspök mutatta be Rechenschaft 
unserer Religion című 1540–41-ben kiadott művében.12 Majd Peter Walpot 1558-as 

6	 Rothkegel 1998, 85–105. 
7	 Rothkegel 1998, 86.
8	 Klassen 1980, 17–32, 28.
9	 Harrison 1992, 61.
10	 Harrison 1992, 61.
11	 Scheimer Von der Kindderzucht und was die Heilis Schriften sagt. 1566 (kiadatlan kézirat, Men-

nonite Historical Library, Goshen Indiana, mikrofilmen). Idézi Harada 1968, 122.
12	 Riedemann 1902, 254. 

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

113



Handbüchlein wider den Prozess XII. szakaszában Rend és szokások, ahogy az ember 
fenntartja a közösségben a gyermekekkel13 címmel foglalta össze a gyermeknevelés 
kérdéseit. Később Walpot neve alatt jelent meg 1568-ban és 1578-ban két iskolai 
rendtartás is.

A hutteriták nem az egyéniség szempontjából, hanem mindig a közösség, a 
testvériség kontextusában fogalmazták meg az üdvösséghez vezető utat. A test-
vérek kollektíven keresték az üdvösséget, és ebben támogatták egymást. A közös-
ségbe való belépés mindig egyéni döntés volt, de a hívők önkéntes társasága a Rechte 
Kirche-ben, a gyülekezetben egyesült. A jótékonyság a vagyon teljes megosztását 
is jelentette minden testvérrel, és a Szentírás szabályainak való alávetettséget.

A közösség egységes egészet alkotott, amelyben mindenki a rábízott feladatot 
teljesítette. A patriarchális szervezetben az egész testvériség élén a püspök (Vors-
teher) állt, védelmezve a közösséget a külső és belső ellenségtől. Minden közösségnek 
megvoltak az igehirdetői (Diener am Wort) és a misszionáriusok, akik az evangéli-
um parancsára járták az országot, és gyakran váltak mártírokká. A gazdálkodási 
feladatokat és a Bruderhofok irányítását a szolgálókra (Diener der Notdurf) bízták. 
E rendszerben az iskola fő célja az volt, hogy a gyermek a közösség hasznos tagjává 
váljon, és illeszkedni tudjon a rá kirótt feladathoz és életvitelhez, ezzel tegyen jót 
a szüleinek.

Az oktatásról az 1558-as, a Széchényi könyvtárban fellelhető Ordnungszettel, 
később a fent említett Peter Walpothoz kötődő 1568-as, 1578-as, valamint az 1588-as 
iskolai rendtartások Schulordnungjai (rend, rendelet, rendtartás) írták le a hutteri-
ta elképzeléseket.

Martin Rothkegel az 1558-as rendtartás keletkezését részletesen leírja:14 a szöveg 
a „Krisztusban Isten egyházának testvérei” 1558. december 21-i határozatán alapul. 
Ekkor 21 igehirdető és 33 szolgáló (Diener der Notdurft) vett részt a tanácskozáson. 
Az L.L. monogram alapján Leonhart Lantzen hivatalban (1542–1565) lévő vezető 
elnökölt, és valószínűleg Kostelben (Podivín) tartották az összejövetelt, mely ek-
koriban a hutteriták székhelyéül szolgált. A példány 1593 körülről származik, és 
Hauprecht Zapff jegyezhette le. A rendtartás elsősorban a fegyelmezésről és a gyer-
mekek táplálásáról szól, nem a tanítási órákról vagy az oktatási módszerekről.

3. AZ ISKOLA NEVELŐI ASPEKTUSA – A NEVELÉS MINT ÉLETFORMA

A szülők kétéves kortól átadták gyermekeiket a kisiskoláknak, ahol hat–hétéves 
korukig nevelkedtek, és a közösség által elismert ápolónők gondoskodtak róluk. 
Ekkor átkerültek a nagyiskolába, és később – mai fogalommal – a szakképzésbe. 

13	 Walpot 1557, Közreadta: Müller 1955.
14	 Rothkegel 1998, 87–94.

Szabó Csaba

114



Az iskolamester vezetésével a fiúk és a lányok egyaránt tanultak írni, olvasni, és 
szakmai képzésben részesültek. 12 éves koruktól a fiúk inasként dolgoztak a mű-
helyekben, a kereskedésekben vagy a földeken. A lányok ettől kezdve az asszo-
nyokkal dolgoztak együtt. A nők tanítóként, nevelőként vagy a kisiskolában ápoló
ként is végezhették munkájukat. Általában az iskolamesterek felesége is nevelő-
ként, tanítóként dolgoztak.

Ha azt gondolnánk, a gyermek korai elválasztása anyjától kegyetlen anabap-
tista gyakorlat volt, különösen a nevelésüket ért külső támadások miatt, akkor 
érdemes a kor szokásaival és nevelési gyakorlatával megismerkedni. A kisdedet a 
módosabb családokban dajka szoptatta, gondozta és nevelte, és később is kis fel-
nőttként kezelték őket. A jelenkor mércéje a XVI. századra nézvést nem alkalmaz-
ható. Az uralkodó szokások szerint a hutteriták humánusak voltak. Felismerték 
a gyermekek speciális, a felnőttekétől eltérő igényeit. A gyermeki lét külön figyel-
met kapott, és értékelték az anya-gyermek kapcsolat jelentőségét, azonban a kor 
hiedelmei szerint a túl közeli kapcsolattal az emberi bűnt is átvihették a gyerme-
kekre, mintául szolgálhattak a szellemi és érzelmi restséghez. Fontosabbnak te-
kintették a megfelelő nevelést, mellyel az életre és a keresztség tudatos felvételére 
készítették fel az utódaikat.

Az anabaptista nevelés szemléletváltást is jelentett a nevelésben, és ennek máig 
ható eredményei vannak. Donald F. Tennant összefoglalta, miben volt más a kor 
gyakorlatától eltérő oktatáshoz-neveléshez való hozzáállás.15 Az anabaptista ne-
velés inkább volt szocializációs folyamat, melyben a gyermekek formálása, közös-
ségbe integrálása volt fontos. A gyülekezettel, szülőkkel, iskolával szembeni en-
gedelmesség része volt a nevelésnek. A hutteriták az erről alkotott gondolataikat 
– a többi anabaptista irányzattól eltérően – szabályzatokban és utasításokban 
megörökítették, ezzel is erősítve a közösség kohézióját a hagyományok által. Ezek 
később a házközösségek újraéledésében is nagy szerephez jutottak.

4. A HUTTERITA ISKOLA KÖVETELMÉNYEI, ERKÖLCSI NEVELÉS  
A GYERMEKI FEJLŐDÉS FIGYELEMBEVÉTELÉVEL

Peter Walpotnak a tapasztalatra és a formális iskoláztatásra való hagyatkozása 
abból az érzésből fakadt, hogy a kis vallási közösség megfelelő útmutatást tud 
nyújtani a gyermekek számára, és hogy a közösségi értékek a nevelés, a munka és 
a nehéz idők stressze révén átszűrődnek a gyermekekre. Az engedelmesség, a ta-
nulás és az istenfélelem befelé irányult.

A gyermekkorhoz való hozzáállás megváltozott, és a gyermeki fejlődés három 
szakaszát különítették el: gyermekkor, fiatalkor, felnőttkor. Ez fontos elmozdulás 

15	 Tennat 1982, 356–373.

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

115



volt a korszak kis felnőtt–felnőtt átmenetéhez képest. Ezért a gyermeket úgy kell 
nevelni, fegyelmezni, hogy az istenfélelem és az Isten akaratának ismerete a min-
dennapi élet részévé legyen. Amikor az önakarat kifejlődik és a fiatalság elkezdő-
dik, meg lehet tanítani arra, hogy önátadással alávesse magát Isten akaratának, 
és kereszténnyé és felnőtté váljon.

Ehhez három kritériumot állítottak fel, amellyel megállapították a gyermek át-
menetét az ifjúságba.16 Az első az ártatlanság időszaka – ez az önakarat fejlődésének 
időszaka, és ennek az akaratnak a fegyelmezése, az Isten akaratának és a hívők 
közösségének való szabad és önkéntes átadásával. Az önakaraton alapuló cselekvés 
első példái a fiatalság kezdetét jelzik. Az önakarat szorosan kapcsolódik a jó 
lelkiismeret kialakulásához, a gyermekkorból az ifjúságba való átmenet második 
kritériumához. Nézetük szerint a lelkiismeret a tekintély internalizálásának 
fejlődése. Ez már kora gyermekkorban elkezdődik, amikor a gyermek megtanul 
viselkedni.

A második kritérium a lelkiismeret fejlődésének szakasza. A lelkiismeret pedig a 
szocializáció és a kulturálódás terméke. Az anabaptisták a lelkiismeretet az isten-
félelem személyes magatartásban való megjelenésével azonosították.

A harmadik fejlődési szakaszban a jó és a rossz alternatívái közötti választás ké-
pessége nyilvánvalóvá válik. A gyermekkorból az ifjúságba való átlépés harmadik 
kritériuma az alternatívák közötti választás képessége volt.

„Az 1589-ben Gentben bebörtönzött Joost de Tollenaer” levelében erős és érzelmek-
kel teli utalás található arra, hogy mit tartanak a legjobbnak és legkívánatosabb-
nak a gyermekek számára:

„De a legjobb kincs, amit a gyermekekre lehet hagyni, ez: tanítani őket ifjúságuktól fogva az 
istenfélelemre; bemutatni nekik az Úr Igéjét, amennyire értelmük fel tudja fogni, és ahogy az 
ősatyák tanították gyermekeiket, hogy féljék Istent, kerüljék a bűnt és tegyék a jót [...].”17

A hutterita iskolában tehát a vallásos közösséghez tartozásra nevelésen volt a hang-
súly. Az olvasás és írás elsajátítása is elsősorban a bibliatanulmányozás miatt volt 
szükséges. A hitvalló keresztség volt a felnövekedés megkoronázása, a felnőtté 
válás, az érettség jele. Két másik elem is fontos volt. A megértés, a jó és rossz közti 
különbségtétel képessége: az Isten akaratának megértése, és az annak való aláren-
delődés, illetve ez egyben a testi–világi és az örökkévaló dolgok közti különbség-
tétel képességének megszerzését is jelentette. A következő elem volt a közösségben 
való munkavállalás képessége. Az iskolában is végeztek munkát az ifjak, de az is-
kola befejezése után elvárták tőlük, hogy szakmát vagy mesterséget gyakoroljanak, 
és ezáltal hozzájáruljanak a hívők közösségi életéhez.

16	 Tennat 1982, 371.
17	 Tennat 1982, 371.

Szabó Csaba

116



A kezdettől fogva engedelmességre való nevelést a fejlődés elsődleges tényezőjé-
nek tekintették, fontos szerepe volt ennek abban, hogy a világtól elkülönült szoros 
közösségekben éltek, és a nevelés célja az érettség és a felelősségteljes pozíció elfog-
lalása volt a közösségen belül. Az, hogy ez általánosságban a környezetükhöz képest 
magasabb műveltségi szintet jelentett, nem volt szempont a zárt közösségekben.

A beszédes nevű hutterita, Hans Arbeiter vallomása szerint: „sok nemes ember 
jött el otthonunkba és az iskolákba is, hogy lássa, mi és hogyan működik az iskolánkban, 
mit esznek, isznak a gyerekek, hogyan alszanak, és meg voltak elégedve, ahogy a gyereke-
ket szép rendben tartották.”18 Ez alapján a nem anabaptista gyerekek is járhattak az 
iskoláikba, azonban a Bruderhof nem engedte más iskolába a gyermekeket.

A korabeli iskolák szellemiségét mutatta az is, hogy mennyire nem jártak si-
kerrel a katolikusok az áttérítésben, ehhez minden esetben az inkvizícióhoz és erő-
szakhoz kellett fordulniuk. A hitviták és az egyházak közötti rivalizálás az iskolai 
élet területét sem kerülte el. A hutterita iskolákat a katolikus és más protestáns 
felekezetek részéről a szülőktől való korai gyermekelválasztás és a gyakori testi fe-
nyítés miatt érték kritikák, sokszor kegyetlennek ábrázolva a hutterita nevelést.

5. AZ ISKOLÁK MŰKÖDÉSE ÉS FELADATA

Peter Walpot a Handbüchlein XII. részében leírja az iskola működését,19 felsorolja 
a feladatait:

„1. 2 vagy 3 éves korában a gyermeket erejétől függően iskolába viszik, ahol először is megta-
nítják neki a Tízparancsolatot.
2. Ezután a gyerekeket megtanítják néhány hasznos kétkezi munkára, a fiúk tanulnak írni és 
olvasni, a lányok fonni és varrni.
3. A gyermekek felügyeletét »lelki« (spirituális) anyák és iskolamesterek látják el, akiknek a 
felelőssége a gondozás és a vezetés. Az ő feladatuk tanítani a gyerekeket a megfelelő viselkedés-
re az étkezésben és ivásban, a napi tevékenységekben, mint a lefekvés és a reggeli felkelés.
4. A gyerekeknek meg kell tanulniuk, hogy étkezés előtt összekulcsolt kézzel imádkozzanak. 
Az egyik fiú kiállva az iskolában a többiek előtt hangosan imádkozik.
5. A közösség szabályai szerint, mielőtt a gyerekek elalszanak, és amikor reggel felkelnek, az 
iskolamester összehívja a fiúkat és a lányokat áhítatra. Egyszer egy héten az iskolamester be-
szédet mond a jámbor és kegyes életről. A gyerekek lélekkel és bizalommal imádkozzanak egy-
más iránt, és írjanak hosszú imát, amelyet az egyik fiú olvasson fel.
6. Istenfélő nővérnek rendelte, hogy néhány segítővel együtt éjszakai felügyeletet tartsanak, és 
gondoskodjanak a gyerekek minden testi szükségletéről.”20

18	 Idézi Harada 1968, 144; Müller 1927, 104.
19	 Walpot 2017, 221–222.
20	 Harada 1968, 178–179.

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

117



A házközösségek tehát kollektíven megszervezték a gyermekek nevelését a legfia-
talabb kortól a szakmák elsajátításáig. Az oktatás tehát a betűvetés, az olvasás és 
a szövegértés mellett az istenfélelemre és az Istennek tetsző életre nevelésre kon-
centrált. A Biblia olvasása és értelmezése mindenki feladata volt a közösségben. 
Hátramaradt könyveik, dokumentumaik tükrözik a magas szintű tudásukat. Bib-
likus tudásuk is a kor átlaga fölé emelte őket, egzegéziseik és hermeneutikai meg-
jegyzéseik a Bibliákba írt glosszák révén is bőven igazolják jártasságukat. Az ok-
tatás szervezetét a Handbüchel wider den Process XII. szakasza,21 a valószínűleg Peter 
Walpot által írt A gyermek (kommunálisan) testvériségben való neveléséről szóló rende-
let (Ordnung und Brauch wie man es in der Gemein mit den Kindern halt) írta le.

1568. november 5-i dátummal Walpot az iskolamestereknek címezte üzenetét, 
és 1578-ból származó iskolai rendtartást is kiadott. Feltehetően ezen forrásokból 
tartalmaz átiratot a Batthyáneumban fellelhető kéziratgyűjtemény is. Az oktatást 
a kisiskola és a nagyiskola szakaszaira bontották, így 2–6 éves korig az „óvodába” 
jártak a gyermekek, ami a közösségi nevelés fontos színtere volt. Ez a korszakban 
rendkívülinek számított. A nagyiskolában a gyermekek gyermekotthonszerűen 
éltek, a testvérközösségi élet hutterita elvei szerinti vagyonközösségre és egyenlő-
ségre nevelésnek fontos szakasza volt. „Minden iskolamester bánjon nappal és éjjel a 
gyermekekkel úgy, mintha az övéi lennének, hogy mindenkiről számot tudjon adni Isten 
előtt.”22 A Biblia ismerete mellett az oktatás fontos része volt a közösség krónikájá-
nak, elődeik történeteinek és a mártíriumok megismertetése.

A nevelésből ki kellett venni a részüket az idősebb gyerekeknek is. A tanulók-
ra „védőnők” vigyáztak, és betegség esetén elkülönítették és ápolták őket. A tisz-
taságra, a ruházatra, ágyneműre és a szájhigiénére is külön gondot fordítottak, és 
az iskoláknak orvosok is szolgáltak szükség esetén. Hetente átvizsgálták a hajat, 
ruházatot cipőket, nehogy tetű vagy más kerüljön az iskolába.

A tanításon kívüli időben a nevelők más feladatokat is elláttak a közösségben, 
ugyanakkor a tanulók is részt vettek az állatok körüli munkákban, a mosásban, 
a kenyér kihordásában vagy a vízhordásban. Az oktatás és a közösségi életben 
betöltött szerepek szervesen összekapcsolódtak. Walpot arra is felhívta a figyel-
met, hogy mivel a kicsik főként a példamutatásból tanulnak, ezért a velük fog-
lalkozók kerüljék a harsányságot, a gőgösséget, és ne legyenek vitáik a gyerekek 
jelenlétében.

A tananyag alapvetően vallási jellegű volt. Az írást és olvasást tanulták a ke-
resztény tanításokkal, de az, hogy a lányok valóban megtanultak-e olvasni és írni, 
nem egészen világos. Noha a Handbüchlein arra utal, hogy nem, de a vendégek be-
számolói szerint elsajátították a képességet, hogy főként „a női szakmákban” meg-
felelően kommunikálhassanak, dolgozhassanak.

21	 Walpot 1557, közreadta: Müller 1955.
22	 Friedmann 1956.

Szabó Csaba

118



6. A HABÁN NEVELÉS HELYET KÍVÁN A NEVELÉSTÖRTÉNETBEN

A protestáns iskolák már nemcsak a hit terjesztésére, megszilárdítására töreked-
tek, hanem a műveltség tágabb és a mindennapi életben használható aspektusai-
val is meg kívánták ismertetni a tanulóikat – gyermekeket és felnőtteket egyaránt. 
Az iskoláztatás közpolitikai üggyé vált, és az egymással is versengő felekezetek 
igyekeztek Európa nyugati feléhez képest hazánk oktatásának, írás- és olvasástu-
dásának hatalmas lemaradását behozni. 1548 és 1550 között az országgyűlés több-
ször szólította fel Ferdinánd császárt és királyt, hogy gondoskodjon iskolák felál-
lításáról, aki ezt az 1548. évi VII. és XII. t. c., majd az 1550. évi XIX. törvénycikk-
ben meg is tette, hogy a forrásokat a... :

„[...] tudós plébánosok és az Isten igéjét őszintén hirdető predikátorok ellátására kell forditani 
és felhasználni, a kik iparkodjanak a népet a régi hamisitatlan, igaz és katholikus hitben és 
vallásban megtartani, és azokat, a kik ez országban attól eltértek, arra visszatériteni; továbbá 
külön iskolák berendezésére és felállitására s ezekben tudós és istenfélő tanitók fentartására és 
végre jó reménységü s hajlandóságu ifjak és növendékek elősegitésére és támogatására, hogy 
az üdvös tudományokkal foglalkozhassanak, hogy ilyen módon a jó és tudós férfiak eltartás-
ban és gyámolitásban részesüljenek.”23

A protestáns oktatás kezdő mérföldköveit e korszakban rakták le olyan tudós szer-
zők, mint Sylvester János (1504–1551 után), Heltai Gáspár (1510–1574) vagy Johan-
nes Honterus (1498–1549). A morva testvérek közösségeiben nevelkedett egy ideig 
Jan Amos Comensky/Comenius (1592–1670), akinek pedagógiai gondolkodására 
érezhető hatással voltak ezek az évek.24 Apai részről a Felvidékről származott. 
A nagyapa Jan (János) Szeges uradalmi tiszttartó Magyarbródba (Uhersky Brod) 
költözött, és Komenskyre változtatta a nevét. A korán árvaságra jutott Comeniust 
a morva testvérek vették gondozásba, és később püspökük lett.

Comenius Orbis sensualium pictusának előszavában így írt:

„Adatassék a Gyermekek kezeikbe, hadd gyönyörködtessék magokat a Képeknek megnézésével 
kedvek szerint, hogy azokat voltaképpen megismerhessék, még otthon is, minekelőtte az Osko-
lában elküldettetnének.”25

Hasonlatos az illusztált tankönyv a hutteriták könyveihez, melyek gyakran tar-
talmaznak illusztratív rajzokat. Comenius haláláig kapcsolatot tartott a hutte-
rita közösségekkel.26 A neveléselméleti közös pontok tetten érhetők Walpot, Kral 

23	 Idézi Katona 2016.
24	 Szebeni 2017, 37–43, 38.
25	 Comenius 2003, 344.
26	 Langerfeld, Comenius. idézi: Szebeni 2002, 29.

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

119



és Comenius munkásságában. Geoffrey Wild részletekbe menően egybeveti néze-
teiket és a kimutatható egyezéseket.27

A következő században a pietizmus szellemi mozgalma teljesen megváltoztat-
ta az oktatási intézményekhez való viszonyulást. A polgárság igényei az anyanyel-
vű oktatást, a hasznos ismeretek tudását és a mindennapi életben való eligazodást 
helyezte mércéül az oktatók elé.

Philipp Jakob Spener (1635–1705) Pia Desideria című művében a hitviták helyé-
re a mindennapi biblikus életet, a kegyesség ösztönzését helyezte. A gyakorlati 
keresztény élet és a minden hívő szellemi papsága, a napi bibliatanulmányozás és 
annak az életben való alkalmazása, a szeretet mint nevelőeszköz fontossága és a 
lelkipásztorok képzésének kiemelt szerepe, az egyház helyes állapotát szolgáló javas-
latai a pietista nevelésnek is alapjaivá váltak. A rendszerszerű gondolkodás – óra-
rend, tanmenet, tanári értekezletek, osztálynapló – elemeinek összehangolása 
fontos volt az iskolarendszerben. Spener a pietizmus kiindulópontját Johann Arndt 
(1555–1621) Vier Bücher vom wahren Christentum 1–4 című művéhez kapcsolja. Arndt, 
ahogy Spener is, illetve később Francke, iskolareformon munkálkodott.

A pietizmus kiemelkedő iskolaalapítója August Hermann Francke (1663–1727) 
volt, aki az elsők között nyitott Bürgerschulét a szegény gyermekek számára, majd 
a nemes ifjaknak 1696-ban Pedagógium néven, elkülönítetten.28 Kiemelt szerephez 
jutottak a szakmai ismeretek, hogy a növendékek mielőbb önálló munkavégzésre 
és erényes életmódra legyenek alkalmasak. Gyakorlati tárgyakat, mesterségeket is 
tanítottak: üvegcsiszolást, rézmetszést, esztergályozást, gazdasági ismereteket. 
Tulajdonképpen az intézményesülő szakképzés elindítója volt.

A pietizmus fényében a XVI. századi anabaptista iskolai rendtartások új jelen-
tőségre tehetnek szert. Peter Walpot29 élete és munkássága a hutterita aranykornak 
is nevezett időszakra esett, amikor először szabályozták átfogóan az oktatási rend-
szert. A Das Grosse Artikelbuch 1577-ből összefoglalja „öt cikkben” a hutterita prog-
ramot.30 Érdemes tehát megvizsgálni a korszakot, és a történeti neveléstudományi 
következtetéseket levonni a protestantizmus formálódó szakaszának kölcsönös 
egymásrahatásaiból.

A szeretetben való nevelés a pietistákhoz hasonlóan központi gondolata Walpot
nak. Jó példamutatással, békességben, odaadó figyelemmel kell nevelni az iskola-
mestereknek, iskolaanyáknak (Shulmutter) és segítőknek (Kindsdirn). A gyermeket 
jó szavakkal jobban lehet nevelni, mint botütéssel, és mindenekelőtt az Úr szere-
tetére és a buzgó imádságra kell tanítani. A szabályozás az élet minden területére 
kiterjedt a ruházattól a tisztálkodáson át a betegek gyógyításáig. Nagy hangsúlyt 
fektettek az írás- és olvasástudásra, a Biblia ismeretére, de a hétköznapi életvitelre 

27	 Wild 1979, 25–38.
28	 Pukánszky-Németh 1996.
29	 Ströhmann 2000, 80-98.
30	 Walpot 2017, 12.

Szabó Csaba

120



is nevelték őket. Először náluk fordul elő, hogy a gyermekeket iskolai oktatásra 
kötelezték. A nevelőmunkát tanítóik és igehirdetőik végezték.

A Walpot által megalapozott nevelési rendszer a mai hutterita közösségek nevelé-
sét is meghatározza. Szükségesnek látszik, fontos célkitűzése lehet a következő 
évek kutatásainak a XVI–XVIII. századi oktatási rendszerekre való hatásának 
vizsgálata, annak érdekében, hogy bizonyosságot szerezhessünk: mivel járulhattak 
hozzá az anabaptisták az európai neveléstörténethez. A hutteriták (és a mennoni-
ták) mai hitéleti és nevelési elveiben és gyakorlatában folytonosság van a XVI. szá-
zadi vallási és oktatási gyakorlata között.

7. ANABAPTISTA/HABÁN NEVELÉSTÖRTÉNET KUTATÁSÁNAK AKTUALITÁSA

Az anabaptistákra vonatkozó magyar kutatások nem tartoztak a protestáns tör-
ténetírás fősodrába. A reformáció harmadik ága mintha csak az országon gyorsan 
keresztülvonuló csoportok belső ügye lett volna, mely nem volt hatással a magyar 
művelődéstörténetre. A források máig a könyvtárak polcain bújnak meg, csekély 
érdeklődésre tartva számot. E harmadik ág a magyar történelemkönyvekbe is a 
német parasztháború és Münzer Tamás nevének megismertetésével és az újra
keresztelés fogalmával került be. Annak hatását nem tartják jelentősnek, hisz kö-
zösségeik német nyelvűek voltak, és csak alig két évszázadig éltek közöttünk. Pedig 
a reformáció szellemi áramlata is a Német-Római Császárság felől, német egyete-
mekről, az ott tanult diákok közvetítésével érkezett hazánkba.

Jakob Hutter követőinek közösségei ma is léteznek, egykori magyarországi je-
lenlétüket ma tárgyi emlékek – kerámiáik, késeik – alapján ítéljük meg, szellemi 
kincseiket azonban nem értékeljük, és nem is ismerjük behatóan.

Jobbágy István írja: „A magyarországi anabaptista korszak, a XVI–XVIII. század 
gyülekezeti közösségeinek istentiszteleti rendjét, szokásait jelenleg nem ismerjük. (Az elfo-
gulatlan egyháztörténeti kutatás sürgős feladata lenne ezek feltárása, tudományos igényű 
feldolgozása és publikálása).”31

Pukánszky Béla magyar neveléstörténetről szóló összefoglaló művében épp-
hogy említést tesz az anabaptistákról, és Földes Éva ugyan vizsgálja – mint a német 
parasztháború antifeudális mozgalmának nevelését –, azonban eleddig senki sem 
vállalkozott a behatóbb tanulmányozásra.

Újabban Bunta Magda, Bálint Emese és Ridovics Anna mutatott rá a habánok 
történeti, művészettörténeti szerepére és fontosságára. Más protestáns felekezet-
tel ellentétben a baptisták is adósak még a habán nevelés történeti és pedagógiai 
vizsgálatával. A baptista tudományos munkákban Kirner Adalbert Bertalan, 

31	 Jobbágy 1994, 48–56.

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

121



Somogyi Imre, Szebeni Olivér, Mészáros Kálmán is csak a történeti, egyház
történeti oldalról vizsgálja az anabaptistákat. A rendszerváltás óta nő a Magyar-
oroszági Baptista Egyház és belső egyházi jogi személyei által fenntartott oktatási 
intézmények száma. A 2025/26-os tanévben 56 köznevelési és szakképző intézmény 
tartozik hozzá. A Baptista Szeretetszolgálat vált az ország egyik legnagyobb 
intézményfenntartójává – 43 intézményében – óvoda, általános iskola, gimnázium 
és szakképző iskola – mintegy tizenötezer gyermek, diák ellátása folyik. Ez 
felelősséggel jár, és a hagyományok feltárására, megőrzésére is felszólít. Meg kell 
ismerni elődeink nevelési elveit, és tovább kell örökíteni őket.

Ezért fontos megismerni anabaptista hitüket, mindennapi életüket és hatásu-
kat a reformációkori Magyarországon. Hogyan tudták túlélni az üldöztetéseket, mi 
volt az a hitbéli és közösségi erő, amely újra és újra létrehozta gyülekezeteiket, még 
akkor is, ha a társadalmi környezet hatására átmenetileg működésük elenyészett.

8. UTÓSZÓ

Az oktatás, nevelés és az iskolarendszerükben fellelhető, a kor szelleméhez mér-
ten modern megközelítés hozzájárulhatott a különböző országokban, földrésze-
ken, kultúrákban való sikeres túléléshez. A közösségeik, gyülekezeteik közötti 
hálózat és tudásmegosztás fontos szerephez jutott a zárt közösségeik fennmara-
dásához. A nevelésről vallott nézeteiket mindig bibliai alapokra helyezték, és a 
gyakorlatban alkalmazták. A tudásmegosztás mind az elöljáró iskolamesterek kö-
zött aktív volt, eredményeiket írásban örökítették meg. Az írásbeliségnek kiemelt 
szerepe volt, amikor újabb Bruderhofok létrehozásába fogtak, de még inkább, ami-
kor az üldöztetésük során újra kellett alapítaniuk közösségeiket.

A szilárd bibliai alapok, az írásos keretrendszer, a tudásmegosztás, a hálózatos 
működés mind feltárásra és továbbgondolásra érdemes. Nevelési rendszerük ha-
tással volt a befogadó környezetükre. Írás-olvasástudásuk hitbéli alapelveikből 
fakadt, és gyakorlatias műveltségük, mesterségbeli tudásuk kiemelkedett a kor 
társadalmi színvonalából, segítve őket életük megszervezésében, a túlélésben és 
az asszimilációban is.

Szabó Csaba

122



IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Comenius, Johannes Amos. 2003. Orbis sensualium pictus. Budapest: OSZK. 
Friedmann, Robert. 1956. Education, Hutterite. Global Anabaptist Mennonite Encyclopedia 

Online. Online elérhetőség:  https://gameo.org/index.php?title=Education,_
Hutterite&oldid=144094 (hozzáférés: 2025–08–23). 

Harada, Mary. 1968. Family values and child care during the Reformation era: A compar-
ative study of Hutterites and some other German Protestants. Online elérhetőség: 
https://ixtheo.de/Record/1373947438 (hozzáférés: 2025–08–23). 

Harrison, Wes. 1992. The Role of Women in Anabaptist Thought and Practice: The 
Hutterite Experience of the Sixteenth and Seventeenth Centuries. The Sixteenth Century 
Journal 23: 49–69. 

Jobbágy, István. 1994. A magyarországi baptista gyülekezeti és kóruséneklés múltja és 
jelene – I. Magyar Egyházzene 1: 48–56. 

Katona, András. 2016. Az iskolai felügyelet története Magyarországon I. Történelemtanítás. 
Online Történelemdidaktikai Folyóirat. Online elérhetőség:  https://www.folyoirat.
tortenelemtanitas.hu/2016/02/katona-andras-az-iskolai-felugyelet-tortenete-
magyarorszagon-i-1935-ig-06-03-03/#_edn (hozzáférés: 2025–08–23). 

Klassen, William. 1980. The Role of the Child in Anabaptism. In Mennonite Images. 
Szerkesztette Harry Loewen, pp. 17–32. 

Langerfeld, K. E. 2002. Comenius. Magángyűjt. 41/B 201. 
Leo XIV. 2025. Üzenet az anabaptista mozgalom 500. évfordulójának résztvevőihez. Online 

elérhetőség: https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/messages/pont-messages/2025/
documents/20250523-messaggio-movimento-anabattista.html (hozzáférés: 2025–08–
23). 

Ms III-97. 1590. Kézirat a gyulafehérvári Batthyáneumból. Online elérhetőség: https://
baptistatudastar.opac3.monguz.hu/record/-/record/BPEDINT2941;jsessionid=27D2
69ADCCFAE0D222DD9936A158B49B (hozzáférés: 2025–08–23). 

Müller, Lydia. 1927. Der Kommunismus der Mährischen Wiedertäufer. Leipzig: Eger & Sievers. 
Pukánszky, Béla, and András Németh. 1996. Neveléstörténet. Online elérhetőség: https://

magyar-irodalom.elte.hu/nevelestortenet/06.06.html#fjzt25 (hozzáférés: 2025–08–
23). 

Roth, F. W. E. 1892. Die Mainzer Buchdruckfamilie Schöffer. Leipzig: Otto Harrassowitz. 
Rothkegel, Martin. 1998. Die älteste hutterische Schulordnung: Ein Ordnungszettel von 

1558. Mennonitische Geschichtsblätter: 85–105. 
Scheimer, Leonard. 1566. Von der Kindderzucht und was die Heilis Schriften sagt. 

Unpublished manuscript, Mennonite Historical Library, Goshen, Indiana, microfilm. 
Cited in Mary Harada, Family values and child care during the Reformation era. 

Ströhmann, Gerd L. 2000. Peter Walpot und das hutterische Schulsystem. In Schule und 
Geschichte. Szerkesztette Sabine Kirk and Johannes Köhler, pp. 80–98. Bad Heilbronn. 

Szabó, Csaba. 2025. Hutterita közösségek fejlődése és gazdasági hatása a XVI–XX. 
században. 

Szebeni, Olivér. 2002. A hutteri testvérek hazai kódexeiről. Magyar Egyháztörténeti 
Vázlatok: 23–38. 

A HABÁN KÖZÖSSÉGEK ISKOLATEREMTÉSE

123

https://gameo.org/index.php?title=Education,_Hutterite&oldid=144094
https://gameo.org/index.php?title=Education,_Hutterite&oldid=144094
https://ixtheo.de/Record/1373947438
https://www.folyoirat.tortenelemtanitas.hu/2016/02/katona-andras-az-iskolai-felugyelet-tortenete-magyarorszagon-i-1935-ig-06-03-03/#_edn
https://www.folyoirat.tortenelemtanitas.hu/2016/02/katona-andras-az-iskolai-felugyelet-tortenete-magyarorszagon-i-1935-ig-06-03-03/#_edn
https://www.folyoirat.tortenelemtanitas.hu/2016/02/katona-andras-az-iskolai-felugyelet-tortenete-magyarorszagon-i-1935-ig-06-03-03/#_edn
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/messages/pont-messages/2025/documents/20250523-messaggio-movimento-anabattista.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/messages/pont-messages/2025/documents/20250523-messaggio-movimento-anabattista.html
https://baptistatudastar.opac3.monguz.hu/record/-/record/BPEDINT2941;jsessionid=27D269ADCCFAE0D222DD9936A158B49B
https://baptistatudastar.opac3.monguz.hu/record/-/record/BPEDINT2941;jsessionid=27D269ADCCFAE0D222DD9936A158B49B
https://baptistatudastar.opac3.monguz.hu/record/-/record/BPEDINT2941;jsessionid=27D269ADCCFAE0D222DD9936A158B49B
https://magyar-irodalom.elte.hu/nevelestortenet/06.06.html#fjzt25
https://magyar-irodalom.elte.hu/nevelestortenet/06.06.html#fjzt25


Szebeni, Olivér. 2017. Az anabaptisták helye a történelemben a XVI. századtól napjainkig. 
Szolgatárs: 37–43. 

Szebeni, Olivér. 2021. Froschauer-Biblia (Zürichi Biblia). Szolgatárs: 62–67. Online elérhe
tőség: https://epa.oszk.hu/03500/03556/00056/pdf/EPA03556_szolgatars_ 
2021_01_062-067.pdf (hozzáférés: 2025–08–23). 

Tennat, David F. 1982. Anabaptist Theologies of Childhood and Education. Baptist 
Quarterly 29: 356–373. 

Walpot, Peter. 2017. Katona és keresztény? Érted vagyok: A jézusi tájékozódás folyóirata 28: 
221–222. 

Wild, Geoffrey. 1979. Comenius, Education and the Hutterite Anabaptists: II. A prima 
faciae case? Journal of Christian Education 66: 25–38.

Szabó Csaba

124

https://epa.oszk.hu/03500/03556/00056/pdf/EPA03556_szolgatars_2021_01_062-067.pdf
https://epa.oszk.hu/03500/03556/00056/pdf/EPA03556_szolgatars_2021_01_062-067.pdf


KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS  
KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN1

Koppándi Botond Péter
Protestáns Teológiai Intézet / Protestant Theological Institute

Kolozsvár / Cluj-Napoca (RO)
koppandi@proteo.hu

Title: Contemporary Protestant Homiletical Inquiry Based on the Lectures of Two 
Prominent Scholars

Abstract: The study examines the crisis and renewal efforts of contemporary Protestant 
homiletics through the Lyman Beecher Lectures of two prominent authorities: German 
Lutheran theologian Alexander Deeg and American Methodist bishop William Willimon. 
The research reveals that both speakers diagnose a serious crisis in present-day Protestant 
preaching, primarily caused by an anthropocentric shift: theology has been replaced by 
anthropology, God has been marginalized, and “speech about God” has turned into “speech 
about human experiences.” Deeg supports his claims with empirical data showing the 
dramatic decline in membership within German churches and the weakening of biblical 
commitment, while Willimon criticizes the American context for reducing preaching to 
“moral advice” and “cultural commentary.” Both argue that churches’ pragmatic survival 
strategies – such as focusing on members and following secular success metrics – only 
exacerbate the theological crisis. Both homileticians see the solution in a radical theocentric 
turn. Deeg proposes a movement “toward God,” a dynamic process centered on seeking and 
applying a “sarcred hermeneutics”, while Willimon builds on the principle of “Deus Dixit” 
(“God has spoken”), emphasizing that God is the primary preacher. They both advocate for 
restoring the central role of the Bible, reviving prophetic boldness, and promoting preaching 
that manifests in the congregation’s transformative response – transcending popularity-
driven, anthropomorphic approaches.

Keywords: homiletics; preaching; Alexander Deeg; William Willimon; Lyman Beecher 
lectures; Protestant theology; church crisis.

1. BEVEZETŐ GONDOLATOK

Talán nem túlzás azt állítani, hogy a homiletika – azaz a keresztény prédikáció, 
másnéven szentbeszéd, igehirdetés vagy egyházi beszéd – elméletét és gyakorlatát 
vizsgáló tudományág állandó útkeresésben van. Ez nem feltétlenül baj! Ez az 

1	 A tanulmány megírásához szükséges kutatómunka támogatásáért köszönetemet fejezem ki 
a Sárospataki Református Hittudományi Egyetem Ravasz László Kutatástámogatási Prog-
ramjának! 

125

HTTPS://DOI.ORG/10.52258/STTHTR.2025.08

mailto:koppandi@proteo.hu


útkeresés nem azt jelenti, hogy a papok, lelkipásztorok vagy lelkészek nem tudják, 
hogy miként kell prédikálni, nem azt jelenti, hogy a homiletika legkiválóbb szak-
emberei nem lennének tisztában a homiletika alakulásával, hanem ez sokkal in-
kább egy olyan belső igény, ami szerint a hivatását komolyan vevő lelkész, pap 
vagy prédikátor, illetve a prédikálást tudományosan vizsgáló homiletikus folya-
matosan arra törekszik, hogy a Szentírás tanulmányozása révén Isten mindig idő-
szerű üzenetét megértse, és azt úgy tudja elmondani az őt hallgatóknak, vagy 
leírni az őt olvasóknak, hogy az releváns legyen az ő életükben, és belőle ihletet 
nyerjenek.

Az útkeresés, a folyamatos fejlődés jegyében a protestáns egyházak is állandó 
homiletikai megújulásra törekednek. A lelkészképző egyetemek előadássorozato-
kat szerveznek, ahol a homiletika kiválóságai bemutathatják kutatási eredménye-
iket, előadhatják elméleteiket, s azokra reflektál a szintén szakemberekből álló 
hallgatóság. Ezek a reflexiók, sokszor kritikák jótékony hatással vannak az előadók-
ra, akik aztán tanításaikat legtöbbször könyv formájában tárják a lelkészek és az 
érdeklődők elé, akik a maguk módján inspirálódnak belőlük, és saját prédikálá-
sukban alkalmazzák. A tudomány és a gyakorlat jótékony kölcsönhatása ez, ami-
nek következtében minden tudományág állandó változásban van. És ez így jó!

2. A LYMAN BEECHER LECTURES  
MINT A HOMILETIKUSOK LEGFŐBB AGORÁJA

A protestáns világban a leghíresebb homiletikai szakmai előadássorozat kétségte-
lenül a komoly múlttal rendelkező Lyman Beecher Lectures.2 Ez a fórum 1871 óta 
a protestáns homiletika legkiválóbb szakembereinek ad lehetőséget arra, hogy ki-
fejtsék homiletikai tanításaikat. A Connecticut államban lévő New Haven váro-
sának híres egyeteme, a Yale Divinity School dísztermében évente megrendezett 
előadások névadója Lyman Beecher egykori presbiteriánus (református) lelkész, 
teológus, a 19. század egyik legjelentősebb igehirdetője volt.3 Az ő tiszteletére lét-
rehozott alapítvány évről évre azokat a homiletikusokat kéri fel előadásokat tar-
tani, akik a kuratórium szerint a legjobbak. Az alapító okirat szerint előadások 
„bármely evangéliumi felekezethez tartozó, a keresztény szolgálatban kiemelkedően sikeres 
lelkész által (tarthatók), (aki) a pasztorális teológia, illetve a keresztény szolgálat bármely 

2	 A  Lyman Beecher Lectures a New Haven, Connecticut államban található Yale Divinity 
School dísztermében kerül megrendezésre 1871 óta. Az előadásokról a főiskola könyvtárának 
honlapján lehet tájékozódni. Lásd: https://web.library.yale.edu/divinity/beecher-lectures 
[Megnyitva 2025. október 24-én]

3	 Lyman Beecher (1775–1863) presbiteriánus, majd kongregacionalista lelkész, 13 gyermek édes-
apja, ebből 7 lelkész lett. Leghíresebb: lánya, Harriet Beecher Stove, a Tamás bátya kunyhója 
szerzője. 

Koppándi Botond Péter

126

https://web.library.yale.edu/divinity/beecher-lectures


ágának témájában tarthat előadást”.4 1893-ban ezt némileg kiegészítették azzal, hogy 
„ha bármikor kívánatosnak tartják, lelkész helyett világi személyt nevezzenek ki a Lyman 
Beecher Alapítvány előadássorozatának a megtartására”.5 

Az előadássorozat másfél évszázados története alatt elhangzott előadások, il-
letve az azokból szerkesztett könyvek alapjaiban meghatározták az amerikai, de 
közvetetten az európai protestáns prédikálás alakulását is, hiszen számtalan ki-
válóságot kértek fel teológiai felfogásuk bemutatására. Ezek közül érdemes név 
szerint is megemlíteni párat: John A. Broadus (1889-ban), Harry Emerson Fosdick 
(1923), Lesslie Newbigin (1966), Fred Craddock (1978); Walter Brueggemann (1989), 
Barbara Brown Taylor (1997), Thomas G. Long (2006); Eugene Lowry (2009); 
Charles Campbell (2018); Leonora Tubbs Tisdale (2019); William Willimon (2021) 
stb.6 Kultúrtörténeti érdekesség, hogy az első előadó Henry Ward Beecher volt, 
aki Lyman Beecher fia volt – őt háromszor, 1871-ben, 1872-ben, és 1873-ben is fel-
kérték előadni, remélhetőleg nemcsak mecénás apjára való tekintettel.

Kiemelendő, hogy néhány éve már nemcsak az egyesült államokbeli homileti-
kai szakembereket hívnak meg előadni, hanem nemzetközi kitekintéssel európai, 
illetve más kontinensről származó szaktekintélyeknek is lehetőséget adtak a fel-
szólalásra. Azok számára, akik a protestáns homiletika sarkalatos kérdéseire kí-
váncsiak, elengedhetetlenül fontos a neves szakemberek előadásainak és tanítása-
inak a megismerése.

Ebben a dolgozatban természetesen nem vállalkozhatunk az elmúlt 154 év elő
adásainak a bemutatására, de megismerhetjük a kortárs homiletika néhány égetően 
fontos kérdésfelvetését, úgy, azt amint a jelenkori protestáns homiletika két „nagy 
nevének” az előadásai tükrözik. Az alábbiakban tehát két szaktekintély – egy ame-
rikai és egy európai szakember – Lyman Beecher-előadásait vizsgáljuk meg, és 
azok tanításai alapján igyekszünk hiteles képet kapni a protestáns prédikálás je-
lenkori állapotáról, illetve útkereséséről.

A két tanulmányozott homiletikus Alexander Deeg és William Willimon. 
Előbbi 1972-ben született, 2001-ben szentelték evangélikus lelkésszé, 2000–2009 
között gyakorlati teológiai asszisztensként dolgozott az erlangeni teológiai főis-
kolán, 2011 óta a Lipcsei Teológiai Főiskola gyakorlati tanszékének tanára. A Né-
metországi Egyesült Evangélikus–Lutheránus Egyház Liturgiai Bizottságának el-
nöke, számos könyv szerzője, és az egyik legjelentősebb homiletikai világszervezet, 

4	 Vö. The Beecher Lectures. Yale Divinity School – Class of 1962 Reunion Website. Elérhetősé-
ge: https://yds62.wordpress.com/ [Megnyitva 2025. október 24-én]

5	 Uo.
6	 A neves előadók névsorát, illetve előadásaiknak videofelvételét vagy könyvtári jelzetét lásd 

bővebben itt: https://divinity-adhoc.library.yale.edu/Website/ResourcesTools/Beecher_
Lectures.pdf [Megnyitva 2025, október 10-én]

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN

127

https://yds62.wordpress.com/


a Societas Homiletica elnöke. 2022 óta Wurzenben lelkész.7 A Lyman Beecher 
előadásainak az összefoglaló címe: Preaching Towards God: A Homiletic for Meta-
modern Times. Magyarra így fordítható: ’Isten felé (fordulva) prédikálni. A meta-
modern idők homiletikája.’8

A másik szaktekintély William Willimon (1942–). Ő az Egyesült Metodista 
Egyház nyugalmazott püspöke, a Duke Divinity School egykori dékánja, gyakor-
lati teológiai tanár, több mint nyolcvan könyv szerzője. 1996-ban a szakma leg-
jobbjainak szavazatai alapján beválasztották az angolszász világ 12 leghatékonyabb 
prédikátorainak a sorába, ami tulajdonképpen a homiletikai hírességek csarnoka, 
és rendkívüli megtiszteltetésnek számít.9 Lyman Beecher előadásainak összefoglaló 
címe: „Preachers Dare: Speaking for God.” Magyarra így fordítható: ’A prédiká-
torok mernek szólni, mert Istenért teszik.’10

Vizsgáljuk meg, hogy miként látják a kortárs protestáns homiletika jelenlegi 
helyzetét.

3. KORTÁRS HOMILETIKAI KÖRKÉP: HOMILETIKAI VÁLSÁG VAN!

Mindkét előadó előadásai kezdetén számbaveszi a protestáns prédikálás jelenlegi 
állapotát. Deeg 2023-as, Willimon 2021-es állapotokról beszél. Mindkettő abból 
indul ki, hogy a világ, így az egyház is válságban van. Deeg a válság egyik okát 
abban látja, hogy az egyre szekularizáltabb és polarizáltabb világban az egyház-
tagok száma Európában és az Egyesült Államokban is csökken, társadalmi rele-
vanciájuk egyre kisebb, s a közösségben gondolkodó egyháznak a digitális világgal 
egyre nehezebb versenyre kelni. Deeg komoly empirikus kutatási eredményekre 
hivatkozva, a németországi válságot azzal érzékelteti, hogy 2000 óta hétmillió 
ember hagyta el az egyházat, a prognózisok szerint 30 éven belül feleződni fog a 
katolikusok és a protestánsok száma. Ezen kívül lesújtó eredményekről számol be 
a németek Bibliához való viszonyáról: a német katolikusok 35%-ának, a protestán-
sok 39%-ának nincs saját Bibliája, a katolikusok 63%-a, a protestánsok 58%-a nem 

  7	 Alexander Deegről lásd bővebben itt: https://dom-zu-wurzen.de/en/the-chapter/prof-dr-
alexander-deeg/ és itt: https://www.uni-leipzig.de/personenprofil/mitarbeiter/prof-dr-alexander- 
deeg [Mindkettő megnyitva 2025. október 12-én]  

  8	 Az előadások elérhetők a Yale Egyetem könyvtárának Beecher Lectures kollekciójában. Lásd: 
https://yaledivinitylibrary.aviaryplatform.com/collections. Az Alexander Deeg előadásai itt 
nézhetők meg: https://tinyurl.com/46fd9ye4 [Mindkettő megnyitva 2025. október 12-én]

  9	 A „12 Most Effective Preachers in The English-Speaking World” listát a Baylor University által 
megszervezett, és a homiletikával foglalkozó szakemberek szavazatai alapján állítják össze. 
Lásd bővebben itt: https://news.web.baylor.edu/news/story/1996/baylor-names-12-most-
effective-preachers [Megnyitva 2025. október 12-én] 

10	 Willimon előadásai megnézhetők itt: https://tinyurl.com/2ywfeykr [Megnyitva 2025. októ-
ber 12-én]

Koppándi Botond Péter

128

https://dom-zu-wurzen.de/en/the-chapter/prof-dr-alexander-deeg/
https://dom-zu-wurzen.de/en/the-chapter/prof-dr-alexander-deeg/
https://www.uni-leipzig.de/personenprofil/mitarbeiter/prof-dr-alexander-deeg
https://www.uni-leipzig.de/personenprofil/mitarbeiter/prof-dr-alexander-deeg
https://yaledivinitylibrary.aviaryplatform.com/collections
https://tinyurl.com/46fd9ye4
https://news.web.baylor.edu/news/story/1996/baylor-names-12-most-effective-preachers
https://news.web.baylor.edu/news/story/1996/baylor-names-12-most-effective-preachers
https://tinyurl.com/2ywfeykr


olvassa ma a Bibliát, s csak 1,6%-a olvassa naponta. Elgondolkodtató az is, hogy 
a felmérések alapján a katolikusok 61%-a, a protestánsok 56%-a gondolja azt, 
hogy a prédikációknak a jelenleginél függetlenebbeknek kellene lenniük a bibliai 
textusoktól.

A válság másik oka az, hogy bár Németországban az elmúlt években rengeteg 
felmérés, kvalitatív és kvantitatív kutatás készült, s a hanyatlást is próbálják meg-
érteni, mégsincs „megoldás”, nincs átütő eredmény. Ahogy mondja: „minél jobban 
tudatában vagyunk egyházaink válságának és a hanyatlás számainak, annál inkább 
empirikus módszereket használunk a jobb megértéshez, és annál kevésbé gondoljuk újra 
teológiánkat!” Diagnózisa így hangzik: Bár újabb és újabb próbálkozások történnek, 
az egyházakat lekötik a klímaválság, az antiszemitizmus, a migráció stb. kérdései, 
egyre többet foglalkoznak szociális problémákkal, a digitális kommunikáció ta-
nulmányozásával, újabb és újabb „szolgáltatások” kitalálásával, megszűnik a leg-
fontosabb: a teológiai reflexió! Azt mondja, hogy „a fő probléma az, hogy »nagy kér-
déseink« közepette megfeledkezünk Istenről”! „Pragmatikus sodródásnak” nevezi az egy-
ház kétségbeesett törekvéseit arra nézve, hogy egyáltalán túlélje ezt az időszakot, 
de ez a „tagokra fókuszálás” az „Istentől való eltávolodást” eredményezi.

Deeg azt is problémának látja, hogy sokhelyütt nincs meg a valamikori „bibliai 
elkötelezettség” még a lelkészek részéről sem. Szerinte sok szószékről „elpárolgott a 
Biblia”, azaz sok lelkész úgy gondolja, hogy „úgyis tudja”, hogy „mit mond a Biblia”, 
ezért azt nem olvassák folyamatosan. Ennek eredménye sokszor egy félresikerült, 
unalmas exegézis a szószéken, és így a Biblia megszűnik „élő Igének” maradni, el-
veszíti valódi erejét. Ehhez hozzájárul az is, hogy sok esetben a prédikátorok egy 
bizonyos „prekoncepcióval” közelítenek a Bibliához, aminek az a következménye, 
hogy a Bibliában ehhez a „sajátos dogmatikához” keresnek igazoló textusokat, és 
„nem engedik”, hogy az isteni Kijelentés újból és újból „meglepje” őket. Nem csoda 
– folytatja Deeg –, ha így a szószékről „felületes üzenetek” hangzanak el, egy szub-
jektíven relevánsnak tartott üzenet veszi át az „élő Ige” helyét! Gondot jelent az is, 
hogy a prédikáció eltávolodott a bibliai textustól, vagy pusztán „személyes vélemény” 
vagy „vallási élmény” formájában jelenik meg, s a lelkészek sokszor rutinból, 
öncélúan prédikálnak, a prédikációk nem „Isten felé”, hanem a „világ felé” irányít-
ják a figyelmet. 

William Willimon az Egyesült Államokbeli állapotokról beszélve, azt mondja, 
hogy a legnagyobb probléma az, hogy nagyon komoly hangsúlyeltolódás történt, 
ugyanis a prédikációkban nagyon sokszor a teológia helyett az antropológia lett a 
domináns. Az „Istenről szóló beszéd” „Istenről szerzett emberi tapasztalatról szóló be-
széddé” lett – mondja –, s emiatt az egyházban már alig lehet „Jézus Krisztus tanít-
ványairól” beszélni, mert a tanítványok helyét átvette a „mindennel törődő, társadal-
milag érzékeny amerikaiak” csoportja. 

Baj az is – mondja –, hogy a prédikáló lelkészek sok esetben felhagytak az „Is-
tenről való beszéddel”, és helyette a szószékeken „a józan ész osztogatása” történik. 

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN

129



Céllá vált a „hallgatók lecsendesítése” és a prédikációk „politikailag korrektté” tétele. 
Sajnos – állapítja meg – a lelkipásztorok az utóbbi években inkább „szervezeti ve-
zetők”, „coachok” lettek, s már nem „Isten Igéjével birkózók”. Úgy látja, hogy a felvi-
lágosodás és a modern individualizmus hatására háttérbe szorult a teológia, az 
„Istenről szóló beszéd”, helyette az emberi tudat, a tapasztalat és egy egyveleg pszi-
chológia került előtérbe, s így a homiletika is mostanság már csak „morális tanács-
adássá”, „kulturális kommentárrá” vált, és eltávolodott az eredeti hivatásától. Sze-
rinte a homiletika nem hangsúlyozza eléggé, hogy a prédikálás nem pusztán em-
beri produkció vagy hatásgyakorlás, hanem sokkal inkább Isten cselekedete, aki 
az igehirdetés révén avatkozik be a hallgatók életébe.

Willimon nagy problémának tartja, hogy a Bibliát sokszor csak „illusztratív 
anekdoták” forrásává redukálják, és nem engedik, hogy Isten élő, az embert alap-
jaiban megváltoztató Igéjévé legyen. Willimon egyenesen „ateista homiletikának” 
nevezi az ilyet, ahol „Istenre nincs szükség” a prédikálás során.

Látható, hogy a két homiletikus diagnózisa megegyezik abban, hogy mindket-
tőjük szerint válság van a prédikálás, így a homiletika terén is. Mindketten azt 
állítják, hogy a protestáns prédikálás válsága a keresztény egyház válsága is egyben, 
ami a drasztikus létszámcsökkenésben és a prófétai él elvesztésében is megmutat-
kozik. Mindketten azt képviselik, hogy ez a válság még nem hozta el a megfelelő 
válaszlépéseket, sőt, az egyházak sokszor elhibázott stratégiákat alkalmaznak, 
ahol az emberi szükségletek, s a „világi sikermutatók”, azaz az antropológiai szem-
pontok fontosabbak a teológiai kérdéseknél. Ezzel az a baj – állítják –, hogy felhí-
gul az evangélium, és Isten puszta „eszközzé” válik, és ez csak súlyosbítja a teológiai 
válságot. Nem lenne szabad feláldozni a teológiai mélységet, nem szabadna meg-
feledkezni a prédikálás prófétai dimenziójáról, s az „önsegítő”, a „szervezeti növeke-
dést” és az emberi szempontokat előnyben részesítő prédikálásnak teret engedve, 
tompítani a radikális igazságérzetet, és nem észrevenni az igazságtalanságot, mert 
ez csak meghosszabbítja az egyházak mélyrepülését.

4. VAN-E KIÚT A VÁLSÁGBÓL?

Természetes, hogy a megfelelő homiletikai diagnózis után, mindkét előadó meg-
próbál fölvázolni egy pozitív jövőképet, illetve megoldási javaslatokkal áll elő. 

4.1. Deeg megoldási javaslatai

Deeg egy „teológiai fordulatot” javasol, ahol az „olcsó teológizálás” helyett a releváns 
kérdések kerülnének előtérbe. Szerinte minden teológiai diskurzusban, így a 
homiletikaiban is, a legfőbb kérdés az kell hogy legyen, hogy: hol van Isten? 

Koppándi Botond Péter

130



Szerinte vissza kell térni a gyökerekhez, oda, ahol az I. Világháború utáni válság-
ban Karl Barth kérdése: „Igaz ez?” – „Is it true?”11 lehetőséget teremtett arra, hogy 
az egyházak újragondolják, ismét megválaszolják azokat a kérdéseket, hogy vajon 
igaz-e mindaz, amiről a Biblia beszél, igaz-e, hogy van egy csodálatos történet Is-
tenről és erről a világról, hogy Istennek terve van az egyházzal. Szerinte Barth ma 
is aktuális, és tanítását komolyan kell venni. Ennek alapfeltétele az, hogy a prédi-
kációinkban nincs értelme sem annak, hogy csak a régi kliséket ismételgetjük Is-
tenről, mint a konzervatív protestánsok, de annak sem, hogy egyszerűen „kihagy-
juk” Istent a dolgainkból, mint ahogy némely liberális protestánsok teszik. Fontos 
lenne, hogy prédikációinkban ne beszéljünk úgy Istenről, mintha nem tudnánk, 
hogy sokak számára kérdéses az ő léte, de ugyanakkor Istent vissza kell helyezni 
a homiletika középpontjába, még egy erősen szekularizált környezetben is.

Deeg bevezet egy új fogalmat: „toward God”, azaz ’Isten felé (törekvés)’ – ez elő
adásának a címe is. Szerinte ez egy újfajta attitűd, ami a „fundamentalista Isten-
birtoklás” és a „liberális Isten-hígítás” között helyezkedik el. Ez egy olyan megköze-
lítés, amiről így vall: „Azt hiszem, nem arról van szó, hogy mi mindig Isten igéjét hir-
detjük, hanem inkább csak hogy Isten felé (fordulva) prédikálunk, mivel soha nem 
birtokoljuk őt, soha nem egyszerűen csak kommunikáljuk őt.” Ebben az „Isten felé törek-
véseben” az is benne foglaltatik, hogy a prédikálásnak egy dinamikus folyamatnak 
kell lennie, amely a keresésről szól, nem pedig a megtalált igazságok statikus ki-
jelentéséről. Meggyőződése ugyanis, hogy Istent nem a statikus állapotában ta-
pasztaljuk meg, hanem a jelenlét és hiány, a vágyakozás és a találkozás feszültsé-
gében. Ez egyébként nem Isten tagadása – mondja –, hanem annak megerősítése, 
hogy az isteni valóság meghaladja az emberi fogalmi rendszereket, és az „Isten felé” 
mozgás megszabadítja a prédikálást mind az exkluzivitás, mind a relativizálás 
béklyóitól, és így az igehirdetés inkább Istenre mutatás és Isten felé törekvés lesz.

Deeg egyik előadásának már a címe is figyelemfelkeltő: Rés az ernyőn. Sajátos 
képi világgal próbálja érzékeltetni, hogy miben látja a kortárs prédikátorok fela-
datát. Rokonságot vél felfedezni saját és Gilles Deleuze francia filozófus gondola-
tai között. Ez utóbbi, a „rés az ernyőn” metaforával akarja érzékeltetni, hogy mi a 
kortárs művészek dolga. D.H. Lawrence-t idézi, aki szerint „az emberek felhúznak 
egy esernyőt, amely megvédi őket az esőtől, s alsó oldalára egy égboltot rajzolnak, és erre 
ráírják a konvencióikat és véleményeiket”.12 De – teszi hozzá – nem mindenki ilyen! 
„A költők, a művészek rést vágnak az esernyőn. Átszakítják magát az égboltot, hogy be-
engedjenek egy kis szabadon áramló káoszt, és így hirtelen fény jelenik meg a résen.” Az a 
gond – folytatja –, hogy „aztán jönnek az utánzók tömegei, akik javítgatják az esernyőt, 
majd jönnek a kibicek seregei, akik kommentjeikkel foltozzák be a rést”, s az égbolt 

11	 Barth 1922. július 25-én tartotta ezt a híres beszédét. Nyomtatásban itt olvasható: Barth 1957, 
97–135.

12	 Vö. Deleuze – Guattari 1994, 203–204.

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN

131



eltűnik a szemek elől. „Én is az utánzók közé tartozom, azok közé, akik azonnal meg-
javítják az ernyőt, azok közé a kommentelők közé, akik véleményükkel befoltozzák a rést, 
és folytatják a hagyományos old school kommunikációjukat, […] s ezt az utánzást rá-
adásul az evangélium kommunikálásának nevezzük.” Az a felismerése, hogy ő maga, 
és sajnos a legtöbb kortárs prédikátor ilyen. Pedig lehetnénk olyanok, mint a mű-
vészek – mondja –, akik „rést vágnak az ernyőn”, ráadásul a vallásos ember tudja, 
hogy már eleve van egy rés az ernyőn, hiszen az isteni kinyilatkoztatás megtörtént 
már. A mi feladatunk – mondja – csupán az, hogy „a résen keresztül szóljunk (pré-
dikáljunk), Isten felé fordulva”.

Ebből következően, a prédikáló lelkészek szerepét abban látja, hogy a hagyo-
mányos értelmezéseken túl, „a résen túl” is látva, a mélyebb igazságokat is próbál-
ják meg feltárni. Azt mondja, hogy túl kell lépni a biztonságos és kényelmes 
értelmezéseken, és foglalkozni kell az isteni kinyilatkoztatás sokszor kaotikus és 
kiszámíthatatlan természetével, mert sokszor csak ott érthető meg Isten Igéje.

Második előadásában Deeg a Biblia szószékről való „elpárolgásának” alternatí-
vájaként egy ún. „szentség-hermeneutikát” javasol, és ezeket erőteljes példákkal il-
lusztrálja, mint amelyek a Biblia szüntelen újraolvasása révén új perspektívákat 
nyitnak a lelkészek előtt. Azt mondja, hogy az a gond, hogy a bibliai szöveget exe-
getáló lelkészek sokszor nem is tudatosítják, hogy mennyire a saját koruknak gyer-
mekei, s így az exegézisük nem mindig objektív. Az is probléma, hogy sokan úgy 
gondolják, hogy nem is kell olvasni a Bibliát, mert „a szakemberek” majd „úgyis el-
mondják az üzenetet”. Pedig a bibliai szövegek ennél sokkal többet mondanak, min-
dig van bennük valami, ami meglepő, s ami szembesíti az embert Istennel. Ennek 
ellenére – folytatja eszmefuttatását – a prédikálás persze lehet unalmas, még annak 
ellenére is, hogy a Biblia rendkívül izgalmas. Azzal biztat, hogy „a Biblia újra meg 
újra felülírja előfeltételezéseinket és hitrendszerünket, mindig mond valami újat, és jobb, 
ha nekünk is lesz újabb és újabb mondanivalónk, amint újraolvassuk sorait”. Ehhez 
– teszi hozzá – „valószínűleg egy másfajta megközelítésre lenne szükség, amit én szentí-
rási hermeneutikának nevezek”. Deeg felfogásában a Biblia egy ún. „harmadik tér”, 
ami lehetőséget biztosítana a párbeszédre a vallás világa és a szekuláris világ kö-
zött, de ugyanúgy az egyházon belül, egyre inkább polarizálódó konzervatív, illet-
ve liberális szemlélet között. Ahogy ő írja: „A Biblia a mi harmadik terünk. Gyógyír 
lehetne a szétszakítottságunkra, mert lehetőséget teremthet a másik fél meghallgatására.” 
Deeg hangsúlyozza, hogy a prédikációkat kontextualizálni kell, vagyis a bibliai 
szöveget a gyülekezet kortárs tapasztalataival kell összekapcsolni. Azt állítja, hogy 
ez a megközelítés segít a Biblia hozzáférhetőbbé és relevánsabbá tételében, előse-
gítve a Szentírással való mélyebb elköteleződést. A kontextualizálás folyamatot 
jelent, amely magában foglalja a Biblia olvasását és újraolvasását a jelenlegi esemé-
nyek és személyes tapasztalatok fényében. Deeg hangsúlyozza a nyitottvégűség 
(befejezetlenség) fontosságát a prédikációkban, azt, hogy lehetőséget kell terem-
teni a hallgatóknak arra, hogy továbbgondolják a prédikációkat, ők maguk 

Koppándi Botond Péter

132



fejezzék be azokat, mégpedig úgy, hogy a prédikációkban foglaltakat gyakorlatba 
ültetik. Ebben a folyamatban szerint a prédikáló lelkész a tanú szerepét tölti be, 
aki Istenre mutat, és teret teremt a lelki növekedés és továbbgondolás számára.

Deeg másik javaslata az, hogy szorosabbra kellene fűzni a kapcsolatot az ige-
hirdetés és a művészetek között. Két kortárs német művész, Christian Lehnert és 
Michael Triegel munkáján keresztük szemlélteti azt, hogy miként inspirálhatja a 
művészet a prédikálást.13 Lehnert költészete és Triegel festményei új módokat kí-
nálnak a vallási témákkal való foglalkozásra, teret teremtve a reflexióra és a pár-
beszédre. Ők műveikben ötvözik a hagyományos és az innovatív elemeket. Leo-
nard és Triegel új kontextusokban értelmezi a vallási hagyományokat, és új for-
mákkal kísérleteznek. Deeg szerint ebből a homiletikának is tanulnia kellene, és 
azt javasolja, hogy az igehirdetés legyen hasonlóan élő és folyamatosan megújuló 
folyamat, amely nem fél az újításoktól, miközben tiszteletben tartja hagyományt. 
Ennek érdekében, a prédikáció nem lehet csupán a múlt üzenetének gépies ismét-
lése, hanem aktív, élő párbeszéd kell hogy legyen a bibliai szövegek és a jelen kö-
zött. Ez a kontextualizáció, azaz a helyi és időbeli sajátosságok figyelembevétele, 
nélkülözhetetlen a hiteles és releváns igehirdetéshez. A nyitottság Isten felé, amely 
a prédikátor attitűdjének központi eleme, lehetővé teszi, hogy a szöveg értelmezése 
ne rögzüljön mereven, hanem folyamatosan alakuljon a Szentlélek vezetésével.

4.2. Willimon megoldási javaslatai

Willimon előadásai erőteljesen bírálják az antropocentrikus prédikálást, amely a 
teológiát fokozatosan az emberi tapasztalatok és kulturális kontextusok irányába 
mozdította el, ami azért baj, mert ez a prédikálás a kereszténységet „önsegítő filo-
zófiává” vagy „kulturális kommentárrá” redukálja. Willimon arra figyelmeztet, hogy 
a prédikálás nem csupán emberi szónoki teljesítmény, hanem általa Isten „hasz-
nálja” az emberi adottságokat és gyengeségeket egyaránt. Szerinte vissza kell térni 
a gyökerekhez, s ehhez Willimon a 451-es kalcedoni Krisztus-hitvallást idézi, amely 
tisztázta Jézus Krisztus valódi isteni és emberi természetét, „két természetét, de egy 
személyben”.14 Ő maga is Karl Barth-ra hivatkozva mondja, hogy a reformátorok 
számára ez az alapvető keret tette lehetővé az igaz beszédet Istenről, ugyanis a 
kalcedoni hitvallásban a prédikáció nem egyszerűen emberi beszéd, hanem benne 
Isten szólal meg. Ez a kettősség problémát jelent a prédikátorok számára – mond-
ja –, akiknek el kell fogadniuk saját tökéletlenségüket, és így el kell fogadniuk a 
Szentlélek munkáját is. A prédikáció célja így Isten kijelentésének a továbbadása 
lesz, és nem az emberi üzenet kerül előtérbe. 

13	 Vö. Triegel – Lehnert 2019.
14	 A kalcedoni hitvallásról lásd bővebben, Pásztori–Kupán 2010, 182–215.

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN

133



Willimon a válságból kivezető út első lépéseként azt látja, hogy ismét komo-
lyan kell venni a „Deus Dixit”, azaz az ’Isten szólt’ parancsot, ami szerint a lelki-
pásztornak az a feladata, hogy prédikáljon. Ez a legfőbb teológiai alap, s ennek az 
isteni parancsnak engedelmeskedve, a lelkészek leküzdhetik a „prédikátori tehetet-
lenség” érzését, ami a „nem érdemes”, „nincs értelme” stb. állandóan felmerülő 
érzéseiből fakad. Azt mondja, hogy tudatosítani kell ismét, hogy Isten nem a pré-
dikálás tárgya, hanem alanya, Ő az „elsődleges prédikátor”, aki megosztja verbális 
teremtő erejét a prédikátorokkal, és az Ő felszólítása nyomán felül lehet kereked-
ni az emberi korlátokon. Azt mondja, hogy Isten cselekvő erejének elismerése a 
prédikációban sokkal több az egyéni képességeknél, és ez a tudat segít a prédiká-
tornak visszaszerezni prófétai szerepét is. „A prédikálás nem emberi lehetőség, hanem 
isteni parancs” – véli, s így a prédikátorok feladata az, hogy „merjenek szólni”!15 Azt 
mondja, hogy a prédikálás elhívás kérdése, s a prédikátor valójában egy „felszentelt 
eszköz”. A prédikálás feladata ugyanakkor bátorság kérdése is, a félelem nélküli 
kockázatvállalásé, s az abban való hit, hogy amikor a prédikátor szól, akkor Isten 
is szól a prédikációban. Ezzel elkerülhető, hogy a prédikátor csupán emberi szó-
lamot adjon el, és ha elhisszük, hogy a prédikáció ereje Isten akaratában és jelen-
létében gyökerezik, akkor nem értékeljük túl retorikai vagy szónoki képességein-
ket. Willimon szerint ugyanakkor azt is tudatosítani kell, hogy az isteni szó ha-
tékony, átalakító erővel rendelkezik, de befejezése, beteljesítése a gyülekezet aktív 
válaszában valósul meg. Ehhez a prédikáláshoz kellő alázat, de ugyanakkor bátor-
ság is kell: időnként félre kell állni, s engedni kell, hogy Isten szóljon, máskor hir-
detni Isten kellemetlen, néhol metsző, elevenbe vágó igazságait is.

Willimon abban látja a jövőt, ha Isten kerül újra a prédikálás középpontjába, 
ha a lelkipásztorok ismét odahallgatnak az isteni parancsra, és prédikálni fognak, 
mégpedig annak az elfogadásával, hogy Isten maga az elsődleges prédikátor, de a 
verbális teremtő ereje a prédikátorokon keresztül is megnyilvánul. Szerinte ismét 
tudatosítani kell, hogy Isten elsősorban Krisztuson keresztül nyilatkoztatta ki 
magát, de ugyanúgy az apostolokon, a prófétákon keresztül is, és ugyanúgy, a kor-
társ prédikátorokon keresztül is. A prédikáló lelkészeknek éppen ezért úgy kell 
közelíteniük a Bibliához, mint ami ma is élő tanúságtétel, „Isten élő szavának csa-
tornája”, és így ezzel az attitűddel kell keresniük az isteni üzenetet. Ilyen értelemben 
Willimon azokban a prédikációkban látja a jövőt, ahol Isten szava találkozik az 
emberek életével, és a prédikáció bennük válaszra talál. Egyszerre kell alázattal és 
vakmerőn prédikálni – alázattal azért, mert a prédikátor eszköz, bátran azért, mert 
„Isten Igéje élő és ható, élesebb minden kétélű kardnál, mélyre hatol, az elme és a lélek, az 
ízületek és a velők szétválásáig, és megítéli a szív gondolatait és szándékait.” (Zsid 4,12). 
Willimon azt mondja, hogy a hiteles igehirdetés sohasem lesz népszerű, de ez nem 
is baj, mert az igehirdetőknek is Jézus a példaképe, aki radikális prédikációkat, 

15	 Innen az előadás címe is: Preachers Dare! 

Koppándi Botond Péter

134



beszédeket mondott. Szerinte a prédikációnak teológiailag megalapozott szembe-
nézésnek kell lenni Isten igéjével, amely mindig meg tudja változtatni az ember 
életét. A prédikáló lelkésznek az lesz a feladata, hogy engedjen teret az isteni 
üzeneteknek, hiszen megígértetett: „ilyen lesz az én igém is, amely számból kijön: nem 
tér vissza hozzám üresen, hanem véghez viszi, amit akarok, eléri célját, amiért küldtem.” 
(Ézs 55,11) A lelkésznek azt is tudni kell, hogy a prédikáció nem ér véget a szó
széken, hanem tovább él, és a gyülekezet életében teljesedik ki. A gyülekezetnek 
lesz a feladata „befejezni” a prédikációt azzal, hogy az evangéliumot megéli a min-
dennapi életben.

5. KÖVETKEZTETÉSEK

Láthatjuk, hogy mindkét előadó azt szorgalmazza, hogy vissza kell helyezni Istent 
a homiletika középpontjába. Deeg „Isten felé” mozgása egy folyamatos keresésben 
látja az Isten felé törekvést, Willimon „Deus Dixit” elve ezzel szemben Isten csele-
kedetét hangsúlyozza, aki a prédikátoron keresztül szól. Ez azért érzékelhető el-
térést mutat a két teológiai felfogásban. Deeg sokkal inkább a metamodern felé 
hajlik, ahol a folyamatos úton levés és a többértelműség van jelen, míg Willimon 
Isten mindenek felett álló, radikális erejét hangsúlyozza. Mindkét megközelítés 
szembemegy az a válság egyik okával, az antropomorf szemlélettel, hiszen erőtel-
jesen hangsúlyozzák, hogy a prédikálás alapvetően Isten cselekedete, nem pedig 
emberi teljesítmény vagy megértés kérdése. 

Mindketten ugyanazt képviselik, amikor azt állítják, hogy a valódi prédiká-
lás Isten cselekedete, és nem annyira emberi teljesítmény. Mindketten a biblikus 
prédikálást szorgalmazzák, mégpedig olyan értelemben, hogy a Bibliát nem 
önigazolásként, hanem állandó szembesítésként tanulmányozva, a prédikáló lel-
készek nemcsak a kényelmes, hanem a kényelmetlen igazságokat is ki kell mond-
ják. Mindketten úgy gondolják, hogy a prédikálás sikeressége nem azon múlik, 
hogy a hányan gratulálnak, hanem hogy a gyülekezet tagjai elkötelezett kereszté-
nyi élettel „fejezik-e be” a szószéki beszédet a hétköznapokban.

Mindketten biztos teológiai alapokon állnak, bár nem ugyanazt vallják. Deeg 
metamodern megközelítése az „Isten felé mozgást” és a Bibliát, mint a kultúrák kö-
zötti párbeszéd „harmadik terét” állítja követendő modellnek, Willimon radikáli-
sabb, az isteni parancsnak feltétel nélkül engedelmeskedő prédikátort és a Bibliát 
mint „Isten tanúságtételének” az időnként fájdalmas szembesítéseket is tartalmazó 
dokumentumát állítja elénk. 

Mindkettőjük felfogása az, hogy úgy lesz jövendő, ha a keresztény egyház túl-
lép a túlélési stratégiákon, és a hit kérdéseit, a teológiát komolyan veszi, és kardi-
nális kérdésekkel kezd el foglalkozni. Teológiai víziójuk a prédikáció isteni erede-
tű erejének a visszaszerzése, a Szentlélek erejének a tudatosítása, és a prófétai 

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN

135



küldetés komolyan vétele. Úgy gondolják, hogy a prédikálás teológiai és gyakor-
lati dimenzióinak megértése kulcsfontosságú a keresztény egyház megújulásához, 
és így radikális visszatérést sürgetnek Istenhez, mint a prédikáció középpontjához 
és cselekvőjéhez. Az antropocentrizmus veszélyei miatt a homiletikának vissza 
kell térnie a teocentrikus, Krisztus-központú megközelítéshez, és azt is tudatosí-
tani kell, hogy a prédikálás a kockázatvállalás és a prófétai vakmerőség terepe, 
amely társadalmi konvenciókat, a megszokott kényelmet és emberi elvárásokat is 
képes megkérdőjelezni. Mindketten úgy gondolják, hogy egy prédikáció ereje nem 
annyira a szószéken, hanem a gyülekezet életre szóló, transzformatív válaszában 
teljesedik ki, s végső eredménye a hívők missziós elköteleződése lesz. Mindkettő 
javára írandó a kellő teológiai mélység és reflexivitás, az erőteljes képek, újszerű 
metaforák használata. Mindkét előadó egy erőteljes Isten cselekvésében gyökere-
ző alternatívát kínál, s az amerikai és német kontextus megjelenítésével az akko-
ri hallgatóság, de a mi kontextusunkat is szélesebb perspektívába helyezik.

Természetesen, mondanivalójuk kellő kritikával is illethető. Például Deeg me-
taforái eléggé elvontak, azok csak többszöri meghallgatás után érthetők meg, főleg 
úgy, hogy a németajkúként beszél egy olykor nehézkesen érthető angolt. Szintén 
Deeg gyakorlati útmutatásai elég szűkszavúak, például a közös bibliaolvasás aján-
lata eléggé tág, nem győz meg. Willimonnál szembetűnő, hogy túlsúlyban van a 
kritika – hallgatása közben fennáll az intellektuális elitizmus érzete. Az a hang-
súlyos tanítás, hogy „Isten a cselekvő”, „Krisztus prédikál”, és a lelkész feladata, hogy 
„félreálljon az útból”, könnyen félreértelmezhető – ennek a gondolatnak sem ártott 
volna konkrétabb kifejtés, illetve a teljes willimoni gondolatvilágnak a gyakorlati 
útmutatása is sokat segített volna a megértésben.

Ennek ellenére, a két homiletikus tanítása értékes, érdemes őket hallgatni és 
tanulmányozni, mert általa saját homiletikai útkeresésünkben is eligazítást nyer-
hetünk. Nem követni kell őket, hanem tanításaikat saját kontextusunkban teoló-
giai mérlegre helyezni. S erősödni az ilyen tanítások által: „Egyházaink válsághely-
zetét hiába próbáljuk empirikus/pragmatikus megoldásokkal kezelni! Sokkal inkább teo-
lógiai reflexióra lenne szükség, Isten kilétére és az evangélium valódi tartalmára 
vonatkozó mélyebb teológiai kérdések feszegetésére!” Illetve: „Amikor Isten szól, nincs 
olyan gyenge vagy tökéletlen szó, amely ne hordozná az Ő erejét és kegyelmét. A mi hiva-
tásunk, hogy ezt a szót továbbadjuk, kockázattal és felelősséggel, de Isten ajándékaként és 
megerősítésével.”

Koppándi Botond Péter

136



IRODALOMJEGYZÉK / REFERENCE LIST

Barth, Karl. 1957. The Need and Promise of Christian Preaching. In The Word of God and 
the Word of Man, pp. 97–135. New York: Harper. 

Deeg, Alexander. 2023. Messianic Humor and the Slit in the Umbrella: A Fundamental 
Homiletical Reflection. Beecher Lectures, Yale Divinity School. 

Deeg, Alexander. 2023. Turn It and Turn It. Or: God in, with, and Under the Words of 
the Bible: A Sacramental Hermeneutics Beyond Fundamentalism and Liberalism. 
Beecher Lectures, Yale Divinity School. 

Deeg, Alexander. 2023. Open-Ended, Longing. Homiletical Rhetorics in Metamodern 
Times. Beecher Lectures, Yale Divinity School. 

Deleuze, Gilles, és Félix Guattari. 1994. What Is Philosophy? pp. 203–204. New York: 
Columbia University Press. 

Pásztori-Kupán, István. 2010. Mindnyájan egybehangzóan tanítjuk. Az óegyház dogmatörténete. 
Kolozsvár: Napoca Star. 

Triegel, Michael, és Christian Lehnert. 2019. Gebete der Menschheit. Insel Verlag. 
Willimon, Will. 2021. Preachers Dare. Preaching: An Impossible Possibility. Beecher 

Lectures, Yale Divinity School. 
Willimon, Will. 2021. Preachers Dare. Preaching: God Getting What God Wants. Beecher 

Lectures, Yale Divinity School. 
Willimon, Will. 2021. Preachers Dare. Preaching: The One True Preacher. Beecher 

Lectures, Yale Divinity School.

KORTÁRS PROTESTÁNS HOMILETIKAI ÚTKERESÉS KÉT SZAKTEKINTÉLY ELŐADÁSAI ALAPJÁN

137



Hal’ ko József:  
A csehszlovák szakadár Katolikus Akció.  

Kommunista kísérlet a katolikus egyház nemzeti  
egyházzá formálására Csehszlovákiában

Balog László
Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem / Sapientia – Hungarian University of Transylvania

Csíkszereda / Miercurea Ciuc (RO)
baloglaszlo@uni.sapientia.ro

Könyvészeti adatok / Bibliographic Information:
Hal’ko József. A csehszlovák szakadár Katolikus Akció. Kommunista kísérlet a katolikus egyház nemzeti egyházzá 

formálására Szlovákiában. szerk. Mészáros Andor, Szent István Társulat az Apostoli Szentszék Kiadója, 
Budapest, 2022, 978-963-612-012-2, 206 oldal.

A 2022-ben megjelent könyv tulajdonképpen faximile kiadás, első magyar meg-
jelenési helye a PPKE BTK egyik intézete1 kiadásában történt, eredeti megjelené-
si nyelve viszont olasz, Hal’ko Józsefnek, a Szent Kereszt Pápai Egyetemen írt 
doktori disszertációja2. Babics Zsófia, Zsemberyné Major Ágota és Mészáros 
Andor (bevezetés, jegyzetek, összefoglalás) fordították a kötetet, az eredetivel Do-
mokos György és Mészáros Andor vetette össze, a szöveggondozás Käfer István 
munkája, jelen kötetet Mészáros Andor szerkesztette.

Nem véletlen került a címlapra a Szent Márton-dóm. A kötet gondozója – aki 
erős tézismondattal vonja diskurzusba a kötetet –, Käfer szerint „az újonnan alapí-
tott Pozsonyi Főegyházmegye és ősi-új székesegyháza, a Szent Márton-dóm olyan új szem-
léletmód kezdete, ami lehetővé teszi a szuverén szlovák katolicizmus és nemzeti kultúra 
számára az egyház- és nemzettörténet tudományos művelését az elmúlt évszázad politikai 
elvárásai és kényszermegoldásai helyett keresztény erkölcsi értékrend mércéje szerint”. 3

A borító címlapfotográfiája4 ezért akár szimbolikus térfoglalásként is értel-
mezhető. Valamiképp jelzi a „megérkezést” a valamikor Uhorskonak nevezett Ma-
gyarország, és annak Esztergomi Főegyházmegyéjében kezdődött szlovák 

1	 A  jelen faximile kiadás első magyar megjelenésének helye: Pons Strigoniensin, Studia III. 
A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Kar Szlavisztika-Közép Európa 
Intézete és Nyugati Szláv Kulturális Kutatócsoportjának sorozata, Sorozatszerkesztő: Käfer 
István, Esztergom–Piliscsaba, 2004. 

2	 Az eredeti mű címe és kiadója: Hal’ko, Jozef. E Azione Cattolica scismatica cecoslovacca. Un ten-
tativo comunista di transformare la Chiesa cattolica in Cecoslovacchia in una chiesa nazionale. E at-
teggiamento della gerarchia, del clero e del popolo. Thesis ad Doctoratum in Theologia totaliter 
edita Pontificia Universitas Sanctae Crucis Facultas Theologiae, Roma, 1999.

3	 Käfer 2004.
4	 A hátoldalon a prágai szent Vitus-székesegyház fényképe (Mészáros Andor felvétele mindket-

tő) sem kevésbé beszédes.

138

HTTPS://DOI.ORG//10.52258/STTHTR.2025.09



nemzeti történelem fejlődésében. A magyar egyház- és nemzettörténet számos 
adósságának kezelése a szlovák összefüggésrendszerek viszonyában indult el. Ezt 
a rekonciliációs folyamatot segítette a 2006. június 29-i esztergomi szentmise a 
bocsánatkérés és megbocsátás kimondásával, és ezt folytatta XVI. Benedek papa 
is, amikor 2012. január 31-én Hal’ko Józsefet, a pozsonyi Komenský Egyetem Cirill 
és Metód Római Katolikus Teológiai Karának akkori docensét5, a pozsonyi magya-
rok papját, a pozsonyi érsek metropolita szóvivőjét segédpüspöknek nevezte ki.

Käfer jegyzi fel a korábbiakban6, illetve jelen kötet bevezetőjében is, hogy amel-
lett, hogy Hal’kó József egyháztörténészként az Esztergomi Hittudományi Főiskola 
lapjának, a Magyar Sion c. lapnak a szerkesztője, „gyakori kutatója Esztergom és Bu-
dapest levéltárainak”, „valamennyi írása következetesen, egyértelműen eredeti adatokra 
épül […], célja mindig a teljes igazság kimondása”, „jelen műve […] hiánypótló ismereta-
nyag, hiteles tankönyv annak megtanulására is, hogy a letérés a keresztény erkölcsi érték-
rend útjából bárkit akár a legszélsőségesebb ordas eszmék hordozói közé sodorhat […].”7

A kötet címadástechnikailag – érdekes módon – fókuszba állítva a „szakadár” 
jelzőt, ilyen formán pedig minden kétséget kizáróan jóval erősebben hangsúlyoz-
va a választott témát – három nagy fejezetben tárgyalja a Csehszlovák Katolikus 
Akció történetét. Ezt zárja egy kiváló összefoglalás-blokk, gazdag, de elsősorban 
csak vatikáni és csehszlovákiai forrásokra építő, Kelet-Közép Európa államainak 
akkor már fellelhető szakirodalmát.

A szerző bevezetését kutatásmódszertani beszámolónak, eligazító-tájékoztató 
összefoglalónak is nevezhetjük. 1989-es év, és a berlini fal bontása valóban korszak-
határt jeleztek, többek között az egyház és állam viszonyát „kutatók” életében (nem 
csak katolikus, nem csak egyházi). Ez a téma kiemelt kutatási témává avanzsált.

Jelen recenzált kötet előzményeit illetően maga a szerző igazít el. Elsőként 
Karel Kaplanra hívja fel a figyelmet, aki a párt egykori levéltárosaként elsőként 
közöl forrásmunkát – már 1994-ben – jelesül az 1948–1950 közötti időszak irata-
nyagát, a csehszlovák kommunista párt központi bizottsága egyházügyi bizott-
ságának iratait, és ebben a kötetben 20 oldalt a szakadár Katolikus Akciónak a 
bemutatására is szán. Ugyanakkor Hal’ko József azt is megjegyzi, hogy nincs ab-
szolút primátusa ennek a forráskötetnek, hiszen a témát már jó négy évtizede 
boncolgatják a Nyugatra szakadt szlovák teológusok, többen is tanulmányokat 
írtak visszaemlékezésekre és a korabeli sajtóra támaszkodva, Teodor Zubek 

5	 2013. november 26-án Ivan Gašparovič akkori köztársasági elnök Mons. Hal’ko Józsefet a Teo-
lógiai kar professzorává nevezte ki.

6	 A 2006.07.02-i Új Ember lapszáma Könyvespolcra című ajánlóban a kötettel kapcsolatban – amely 
2006-ban szlovákul is megjelent, a pozsonyi Lùc Kiadó gondozásában – hangsúlyozza, hogy 
„Jozef Hal’ko könyvei és egész munkálkodása békességszerzés. Nagy kár, hogy szinte alig ész-
revehető a gyorsan terjedő magyar-szlovák negatív szenzációk között.” Lásd: https://archiv. 
katolikus.hu/ujember/Archivum/2006.07.02/0603.html Hozzáférés: 2025. 09.10.

7	 Käfer 2022.

139

HAL’ KO JÓZSEF: A CSEHSZLOVÁK SZAKADÁR KATOLIKUS AKCIÓ

https://archiv.katolikus.hu/ujember/Archivum/2006.07.02/0603.html
https://archiv.katolikus.hu/ujember/Archivum/2006.07.02/0603.html


például már 1954-ben tanulmányt írt Katolikus Akció-kommunista szkizma-kísérlet 
címmel.

Hal’ko definícióját e „kísérletet” illetően egészen szakszerűnek találom, tulaj-
donképpen egész Kelet-Európa összes keresztény állama 1945 utáni szovjetizálási 
törekvéseit/elveit találóan sommázza, amikor úgy fogalmaz, hogy „a kommunista 
hatalom nem volt képes közvetlenül megdönteni a katolikus egyházat, ezért elhatározta, 
hogy belső, bomlasztó mozgalmat hoz létre, mely egy önálló, nemzeti egyház csírája is lett 
volna, szakít a Szentszékkel és aláveti magát az ateista kormánynak”.8

Bár Kaplan csehszlovák ügyként beszél a Katolikus Akcióról, Szlovákiának 
mégis speciális szerepe lesz, ugyanis csak itt kel a nép a plébániák és a papság vé-
delmére. Csehországgal ellentétben csak itt vegzálják, támadják, lehetetlenítik el 
a papságot, a retorziók eredményeként itt éri őket bebörtönzés, és itt vállalnak né-
hányan vértanúságot. Jan Pešek az első, aki mélyebbre ás, és vizsgálja a szlovákiai 
helyzetet 1996-ban, és szintén ebben az évben jelenik meg František Vnuknak a 
Pozsonyi Egyetem Teológiai Kara egyháztörténész professzorának könyve, amely 
az első önálló munka a szakadár Katolikus Akcióról, és amely eszkatológiai 
nézőpontból vizsgálja ezeket az eseményeket, a sötétség és a fény harcának duális 
konfliktusaként írja le a történteket. 

Hal’kót nem csupán a tények narratív leírása érdekli, sokkal inkább a miértek, 
a mögöttes tartalmak kutatása vonzza, a „gonosz terv” megvalósításának a mód-
szerei, taktikái, illetve a benne szereplő aktorok hozzáállása. Válaszreakcióik 
ösztönözték jelen kötetben összegzett kutatásra és az eredmények felmutatására.

Szerzőnk nyolc levéltárban kutathatott, érdemes mindet felsorolni: Prágában 
a Központi Állami Levéltárban, A Hadtörténeti Intézet Levéltárában és a Külügy-
minisztérium Levéltárában, majd további öt levéltárban, Pozsonyban a Szlovák 
Nemzeti Levéltárban és a Körzeti Állami Levéltárban, Lőcsén és Nyitraszerdahe-
lyen a Belügyminisztérium Levéltárában, illetve Nagyszombaton az Érseki Levél-
tárban, azaz hét állami és csupán egy egyházi levéltárban. Szerencsés lett volna a 
vatikáni Pápai Levéltárban is kutatni, de – mint megjegyezte – annak anyaga még 
zárolva volt a kutatás időpontjában, az 50 évre történt zárolás okán várni kell a le-
hetőségre.

A levéltári kutatás rövid, de kiváló módszertani leírása nagy segítséggel szol-
gálhat a jövő egyházi kutatásait illetően az egyháztörténészi/történészi szakma 
számára is. Érzékelhetően szakavatott kutatói vénával megáldott, precíz és 

8	 N.B. Romániában hasonló törekvés volt megfigyelhető 1951-ben. A Román Népköztársaság 
Nagy Nemzetgyűlésének Elnöksége a 83/1951. március 31-i dekrétummal jóváhagyta a néhány 
békepap által állami nyomásra megalapított Statusul Romano Catolic din Republica Populară 
Română szervezési és működési szabályzatát. (Márton püspök 1948-ban, a laikus többségű 
Erdélyi Római Katolikus Státus működésének irányítását saját hatáskörbe vonta – felfüggesz-
tette a működését.)

Balog László

140



eredményes munkát végző szakember eligazításait kapjuk a korábban jelzett be-
vezető minden sorában.

Az elnyomó rendszer pribékjeinek, „specialistáinak”, a titkosszolgálatok ügy-
nökeinek, illetve a beszervezett kádereknek, „önkénteseknek” a titkos jelentései, 
az ügynökjelentések, a napi és a heti jelentések, valamint az összefoglaló jellegű 
havi jelentések óriási fontossággal bírnak, ezek adják a dokumentumok zömét.

Ugyanilyen jelentőségűek a kommunistáknak az egyházi ügyekre vonatkozó 
távirataik és sürgönyeik, illetve „stenogrammáik”, ezek sommázzák a tervek ered-
ményeit, a végrehajtási utasítások megvalósításait. De ez csupán az egyik oldal, az 
elnyomóé, a könyv írója a másik oldalt is vizsgálat tárgyává teszi, a nép reagálását, 
gondolkodásmódját, kommunikációját és válaszait is vizsgálja, oly módon, hogy 
jelentős mennyiségű magánlevelet is feldolgoz. Sőt mi több, a harmadik oldalt is 
megszólaltatja, a kormányzat és a püspöki kar, a papság és a hívek kapcsolatát vizs-
gálva a kutatás akkor lehet teljes, ha az Egyház központi vezetésének, a Szentszéknek 
és képviselőinek a véleményét, ténykedését is górcső alá veszi. A nuncius és utána 
az internuncius kiutasításának motivációi, alapstratégiája és ennek eseményei óri-
ási jelentőséggel bírtak az elnyomó állam és a Szentszék közötti diplomáciai kap-
csolatok megszakításában. A teljes első fejezet az előbbieket tárgyalja.

Nem mellékesen, a téma érzékenységét jelezve írja szerzőnk, hogy tény, hogy az 
összefoglaló jelentések gyakran olyan aprólékossággal és precizitással bírnak, hogy 
„több helyen, konkrét személyek megnevezése miatt, kompromittáló is. Ilyen esetben körül-
tekintésből és kíméletből elhagytuk a nevet és egy általános megnevezéssel helyettesítettük”.

A második fejezetet a csehszlovákiai egyház helyzetének vizsgálata vezeti be, 
majd következnek a részletek a szakadár Katolikus Akciót illetően. A csehszlovák 
nemzeti egyházról vallott elképzelést mutatja be a szerző, a terveket és a lépéseket, 
majd magát az alapítást is körüljárva részletesen bemutatja a „haladó”, a rendszer-
rel nyíltan együttműködő papságot, s azok irányítóit, akik komplex módszertan-
nal és taktikai arzenállal felvértezve, ördögi cselekkel operálva hajtották végre az 
elképzelésüket.

A harmadik fejezet szerkezetileg három alfejezetre tagolt, valójában azt az ívet 
mutatja be, amit a Katolikus Akció bejárt a születésétől kezdve, az „apoteózisán” 
keresztül a hanyatlásáig és végül a megszűnéséig.

Hal’ko atya ezt úgy nevezi, hogy az „akciótól a reakcióig”. A három alfejezet 
három kardinális momentumot tárgyal. Egyfelől az alapítás körülményeit, illetve 
eseményeit. Másfelől a Katolikus Akció hazug kiáltványára adott csattanós vá-
laszt, mely a csehszlovák ordináriusok és püspökök június 15-i pásztorlevelének 
ismertetését tartalmazza. És végül azt a kísérletet írja le, amelyet a kommunisták 
műveltek el a levél felolvasásának ellehetetlenítése céljából.

Végül az utolsó alegység a szakadár Katolikus Akció tagjainak és a kommu-
nistáknak a kiközösítő dekrétumáról, annak megszületéséről és kihirdetéséről, 
illetve az Akció megszűnéséről szól.

141

HAL’ KO JÓZSEF: A CSEHSZLOVÁK SZAKADÁR KATOLIKUS AKCIÓ



A kötet elképesztően adatgazdag, világos okfejtések és következtetések soro-
zataként ír minden részletről. Példaértékű lehet – és annak is kell lennie – az ed-
digi kutatások remélt, jövőbeni folytatásai számára Magyarországon és Romá
niában is.

Az az alapos munka, ami ebben a kötetben elvégeztetett, véleményem szerint 
elvégzésre vár Magyarországon és elvégzésre vár a Gyulafehérvári Főegyház
megyében is.

E téren Magyarországon, főként a Mindszenthy-peranyag kutatása okán, de a 
magyarországi társadalom- és valláskutatók nagyfokú érdeklődésének köszönhe-
tően is tucatnyi könyv került már kiadásra, jelentős forráskutatások, illetve alap-
kutatások eredményeit közölték az 1945–1960 közötti periódusra vonatkozóan.

A szovjet befolyási övezet alá esett országok Vatikánnal szemben tanúsított 
magatartása és politikája gyakran gyökeresen eltért, a pártvezetők és kormányok 
doktrínájától ugyanolyan mértékben függött, minthogy éppen melyik pápa mi-
lyen álláspontot képviselt, milyen vatikáni diplomáciai lépéseket eszközölt vála-
szaként a pártállamok akcióira.

Ugyanakkor talán mégis leginkább az érintettektől, az adott egyházmegye/egy-
házmegyék elöljáróitól, illetve a papságtól függött a Vatikánnal szembeni retorika 
és gyakorlat. Hogy milyen választ adnak a pártállam kihívásaira, nyomására, az 
attól függ, hogy „haladó”, azaz békepapokká válnak, s ezzel együtt a „biztos meg-
élhetést” a pártállami fizetést választják, pozícionálva magukat valamelyik főes-
peresség élén (esetleg még ennél is továbblépve fizetett besúgókká is lesznek) vagy 
pedig a vegzálást, a golgotás utat és a biztos halált választják. Csehszlovákia kato-
likus klerikusait és híveit alapvetően rázta meg Jozef Tiso volt államelnök és ka-
tolikus pap halálra ítélése és kivégzése, mégis csak a szlovákiai hívek lázadtak a 
békepapsággal egyetemben tervezett baloldali nemzeti katolikus egyház létreho-
zása, a Rómától való elszakadás ellen. Kárpátalján9, Romániában, illetve Erdély-
ben a görögkatolikus egyház „bedarálása”, felfüggesztése, illetve a papság átállásá-
ra tett – jelentős, részben sikeres – kísérletek külön utas történet a gyulafehérvári 
latin rítusú egyházmegye szenvedéstörténetétől, amelynek két jelentős vezetője, 
Tiszteletreméltó Márton Áron püspök és Jakab Antal (segéd)püspök – bár két 
gyökeresen eltérő habitusú/személyiségű főpap – más-más eszközökkel és 
válaszokkal, taktikákkal, de megpróbáltak minden körülmény között helytállni 
és közben maximálisan figyelni a Vatikán folyton változó kommunikációjára.

9	 Friss hír, hogy Romzsa Tódor boldoggá avatása után – köszönhetően Puskás László kárpátaljai 
görögkatolikus lelkésznek, aki Kárpátalja összes meghurcolt görögkatolikus lelkészének 
szenvedéstörténetét kutatni kezdte – 2025. május 3-án a kárpátaljai Bilkében boldoggá avatják 
Orosz Péter Pált, akit 1953-ban lőttek agyon hitéért, és akit az ilosfai rendőrfönök garázsának 
betonaljába öntöttek bele, „sírját” 1992-ben tárták fel és indították el a szentté avatási eljárást. 
Lásd: https://www.magyarkurir.hu/kulhoni/orosz-peter-karpataljai-vertanu-puspokrol-
tartottak-konferenciat-beregszaszon-145991 Hozzáférés: 2025.09.10.

Balog László

142

https://www.magyarkurir.hu/kulhoni/orosz-peter-karpataljai-vertanu-puspokrol-tartottak-konferenciat-beregszaszon-145991
https://www.magyarkurir.hu/kulhoni/orosz-peter-karpataljai-vertanu-puspokrol-tartottak-konferenciat-beregszaszon-145991


A Kominform 1949. február 11–12-én tartott titkos találkozóján Karlovy Vary-
ban – ahol Andrej Visinszkij, Sztálin közvetlen munkatársa is jelen volt –, miután 
döntés született, hogy sem Lengyelország, sem Magyarország, sem pedig Cseh-
szlovákia nem eléggé érett az ateizmus befogadására, egy lélektani kísérlet révén 
(egy új egyházi szervezet létrehozása, mint alternativa) remélve sikert, a divide et 
impera ősrégi elv alapján operálva kidolgozták a csehszlovák katolikus egyház fel-
oszlatásának tervét. Előzménye már volt, 900 000 csehszlovák katolikus hivő kép-
viseletében jött létre egy nemzeti és egyben pápaellenes irányzat, most az ebbéli 
tapasztalatokat felhasználva indult a szabotázsakció, a szakadár Katolikus Akció.

Hal’ko József a lengyel Pax mozgalmat (amelyet tulajdonképp a belügyminisz-
ter és rendőrség irányított) említi elsőként, bár ez a mozgalom tulajdonképp Fran-
ciaországból importált adaptáció, ott „haladó katolikusok mozgalmaként” jött 
létre, ahol valamiféle vallásszabadságot „tisztelő” rendszerként ajánlották. Len-
gyelországban viszont egy Boleszlav Piasecki nevezetű (korábban fasiszta és anti-
szemita tevékenysége miatt halálra ítélt, szovjet börtönökben megzsarolt és be-
szervezett) ügynök irányította a Pax létrehozásának folyamatát, de csakhamar 
leleplezte magát azzal, hogy szidja a bebörtönzött püspököket. Magyarországon 
– mint köztudott – a kormány nyomására két katolikus pap, Beresztóczy Miklós 
és Horváth Richárd 1950. augusztus 1-jén hozták létre a Katolikus Papok Béke-
mozgalmát – jelzésértékűen –, az alakuló gyűlésen részt vett és messzemenően 
támogatta a kezdeményezést Darvas József vallás- és közoktatásügyi miniszter 
is. A szervezet majd 1956-ban szűnt meg, ekkor szüntette meg Mindszenty József 
bíboros.

Szerzőnk még Albániára tér ki, ahol teljesen egyedi „megoldás” született, ez a 
szakadár mozgalom semmiféle bejelentés, előkészítés nélkül jött létre 1951. augusz-
tus 3-án – egyik napról a másikra – Albán Nemzeti Egyház néven.

A Kominform titkos gyűlését már jóval megelőzték más események, ilyen volt 
Klement Gottwald köztársasági elnök beszéde. A Csehszlovák Kommunista Párt 
Központi Bizottságának 1948. június 9-ei gyűlésén tett kijelentése igazi direktíva-
ként is szolgált, miszerint „el kell szakítanunk a katolikus egyházat a Vatikántól. Olyan 
távol vinni tőle, hogy létrehozhassunk egy nemzeti egyházat”.

A divide et impera elv alkalmazása sikeresnek mutatkozott az orosz ortodox 
egyházzal szemben, a fondorlatos cselekedetek tucatjai szétzilálták ezt az egyhá-
zat, a pártütő csoportok egymást jelentették fel, egymás vesztét okozva. Ugyan-
akkor – bár kísérlet történt erre nézve is, a huszita és a csehszlovák nemzeti egyház 
püspökei pedig – mivel kívül voltak, nem pedig benne a katolikus egyházban – 
Róma hűségében voltak és maradtak, annak ellenére, hogy számos kísérlet történt 
a püspökök és ordináriusok elszakítására a hívektől és a papságtól.

A Katolikus Akciónak három „főkolomposa” volt. Alexander Horák, aki lévén 
a Szent Adalbert Társaság, a legnagyobb szlovákiai katolikus kiadó képviselője 
Magyarországon, még Mindszenthy József bíborossal is összetűzésbe került 

143

HAL’ KO JÓZSEF: A CSEHSZLOVÁK SZAKADÁR KATOLIKUS AKCIÓ



1947 októberében, de ő korán felismerte, hogy ez a pap az Antifasiszta Front 
alapítójaként a szovjet rendszert segítette elő, ezért csakhamar „felmentette” Ho-
rákot a társaság képviseletétől, illetve papságának „teherviselése” alól is, mint 
olyat, aki „a kommunizmus és a Szovjetunió apostola volt”.10 Jozef Lukačovič, aki szin-
tén összetűzésbe került püspökével, amikor 1945 után a Vatikán és megyéspüspöke 
engedélye nélkül foglalta el a közlekedésügyi megbízotti hivatal vezetését, azzal 
az érveléssel, hogy ezzel Egyházának használ, s látszólag sok esetben így is történt, 
hiszen a háborúban megsérült templomok újjáépítését koordinálta, ugyanakkor 
engedetlensége okán őt is egyházi büntetéssel sújtották. Jozef Fiala minorita szer-
zetes pedig azzal tűnt ki, hogy a kommunizmus és a Szovjetunió iránti csodála-
tának azzal is hangot adott, hogy a saját kandallójának párkányára helyezte a nagy 
méretű Sztálin-képmást. Rajongása a generalisszimusz iránt az egekig ért. Mint 
olyan, hármuk közül ő legkérlelhetetlenebb, a szlovákiai katolikus püspökök el-
távolítása, bebörtönzése elsősorban neki köszönhető.

Hárman közösen eszelték ki a papság meghódításának alapstratégiáját, legfő-
képp zsarolással, pénzzel, illetve megfélemlítéssel operálva. Képtelenebbnél 
képtelenebb, már-már groteszk vádakkal vontak perbe több mint száz papot, 
sikerrel alkalmazva a „cukor és korbács”11 elhíresült taktikáját is.

A kommunisták szerint „haldokló gyereknek” titulált Katolikus Akció moz-
galmat Hal’ko szerint sokkal helyesebb lenne „halva született gyerekként” aposzt-
rofálni, hiszen alig héthónapos ügyködése után teljesen kifulladt. A csehszlová-
kiai püspökök, illetve a Vatikán villámgyors válaszainak, illetve kiközösítő doku-
mentumainak következtében a szakadár mozgalom hamarosan szertefoszlott. 
Mivel nem tudták igába hajtani és a kommunista hatalom eszközeivé tenni a püs-
pököket, és nem tudtak éket verni közéjük és a papság és a hívek közé, nem ma-
radt más, mint a teljeskörű vegzálásuk, mozgásterületük totális korlátok közé szo-
rítása. Tulajdonképp az egész Akció „forrásideje” nem tarott többet egy nagyböj-
ti időszaknál, a püspökök már 1949 júliusában sorra írták hálaadó körleveleiket, 
amelyben a papságnak és a híveknek megköszönve a kiállásukat, szilárd hitüket, 
továbbra is állhatatosságra buzdították őket, hitük megtartását kérve tőlük.

Úgy vélem, jelen recenzált kötet nagy tanulsággal bír, éppen ezért szívből aján-
lom elolvasásra. Reményeim szerint a szerző által alkalmazott módszer jelentős 
segítség lehet arra nézvést, hogy a gyulafehérvári egyházmegye egyháztörténé-
szei, az erdélyi történészi társadalom tagjai közül néhányan a közeljövőben 

10	 Hal’ko, 90.
11	 Itt a cukor a korbács (üldözések, büntetések és börtönök) után következett – hogy „eléggé meg-

becsült és kívánatos legyen” és azokat a rendszabályokat jelentette, amelyek kegyeskedve leállí-
tották az üldözéseket, amnesztiákat hirdettek, illetve eltörölték a büntetésket. Ugye, mennyi-
re ismerősek ezek a folyamatok a gyulafehérvári egyházmegye – jórészt még semennyire nem 
kutatott korszakának egyháztörténelmét illetően?

Balog László

144



elvégezhessék a „mélyfúrásokat”, folytatva a jelzett korszak erdélyi mozgalmának 
néhány partikuláriáját már érintő felszíni12 ásatásokat. 

Az erdélyi békepapi mozgalom komplex kutatása esélyt teremt olyan mély 
összefüggések feltárására, amelyeket eddig csak egy erdélyi egyháztörténész mun-
kásságában találunk. Jelen tudásunk szerint, Msgr. Dr. Marton József nyugalma-
zott professzornak a Márton Áron kánont, életművet feltáró munkássága tartal-
maz tágabb és mélyebb összefüggéseket recenzált témánkkal kapcsolatban.

12	 Lásd dr. Kovács Szabolcs történész írásait a 2020–2023-as időszakban. https://erdelyikroni-
ka.net/ 

	 1. Márton Áron utolsó csíksomlyói beszéde. https://erdelyikronika.net/2020/05/31/marton-
aron-utolso-csiksomlyoi-beszede/ Hozzáférés: 2025.09.10.

	 2. Katolicizmustól a sztálinizmusig: Bányai László életútja. https://erdelyikronika.net/2021/06/06/
katolicizmustol-a-sztalinizmusig-banyai-laszlo-eletutja/ Hozzáférés: 2025.09.10.

	 3. Kurkó Gyárfás, egy domokosi székely kommunista életútja. https://erdelyikronika.net/2021/12/02/ 
kurko-gyarfas-egy-domokosi-szekely-kommunista-eletutja/ Hozzáférés: 2025.09.10.

	 4. Teológusból kommunista – Méliusz József életútja. https://erdelyikronika.net/2022/01/11/
teologusbol-kommunista-meliusz-jozsef-eletutja/ Hozzáférés: 2025.09.10.

	 5. A Magyar Népi Szövetség és a romániai békepapok mozgalma. https://erdelyikronika.net/2022/ 
06/03/a-magyar-nepi-szovetseg-es-a-romaniai-bekepapi-mozgalom/ Hozzáférés: 2025.09.10.

	 6. Luka László: A román szocializmus építője. https://erdelyikronika.net/2023/07/23/luka-laszlo-
a-roman-szocializmus-epitoje/ Hozzáférés: 2025.09.10.

145

HAL’ KO JÓZSEF: A CSEHSZLOVÁK SZAKADÁR KATOLIKUS AKCIÓ

https://erdelyikronika.net/
https://erdelyikronika.net/
https://erdelyikronika.net/2020/05/31/marton-aron-utolso-csiksomlyoi-beszede/
https://erdelyikronika.net/2020/05/31/marton-aron-utolso-csiksomlyoi-beszede/
https://erdelyikronika.net/2021/06/06/katolicizmustol-a-sztalinizmusig-banyai-laszlo-eletutja/
https://erdelyikronika.net/2021/06/06/katolicizmustol-a-sztalinizmusig-banyai-laszlo-eletutja/
https://erdelyikronika.net/2021/12/02/kurko-gyarfas-egy-domokosi-szekely-kommunista-eletutja/
https://erdelyikronika.net/2021/12/02/kurko-gyarfas-egy-domokosi-szekely-kommunista-eletutja/
https://erdelyikronika.net/2022/01/11/teologusbol-kommunista-meliusz-jozsef-eletutja/
https://erdelyikronika.net/2022/01/11/teologusbol-kommunista-meliusz-jozsef-eletutja/
https://erdelyikronika.net/2022/06/03/a-magyar-nepi-szovetseg-es-a-romaniai-bekepapi-mozgalom/
https://erdelyikronika.net/2022/06/03/a-magyar-nepi-szovetseg-es-a-romaniai-bekepapi-mozgalom/
https://erdelyikronika.net/2023/07/23/luka-laszlo-a-roman-szocializmus-epitoje/
https://erdelyikronika.net/2023/07/23/luka-laszlo-a-roman-szocializmus-epitoje/



	_heading=h.b8nq2v3cc729
	_heading=h.v3io7v4vfb51
	_heading=h.k2l7vhsral1g
	Kelet és Nyugat spirituális arca: egy elemzés
	Claudio Card. Gugerotti 
	Válság és lehetőség

	Török Csaba
	Kockázatok és kihívások a modern gondolkodásban
	Kereszténység, társadalom, filozófia
	Szilveszter László Szilárd
	Az értelem fénye a szorongás árnyékában
	Onika Orsolya & Tódor Imre 
	A tömjén használata
a római katolikus szentmisében
	Kovács Szilvia
	Adalékok a Békehírnök folyóirat 
vasárnapi leczkékkel című baptista lap 
indulásának körülményeihez
	A lap jelentősége a baptista egyház­történelemben

	Balog László
	A habán közösségek iskolateremtése 
Nevelési elveik és hatásuk a neveléstörténetre 
(16–18. század)

	Szabó Csaba
	Kortárs protestáns homiletikai útkeresés 
két szaktekintély előadásai alapján

	Koppándi Botond Péter
	Hal’ ko József: 
A csehszlovák szakadár Katolikus Akció. 
Kommunista kísérlet a katolikus egyház nemzeti 
egyházzá formálására Csehszlovákiában
	Balog László

